
жил
ДЕЛӨЗ

КИНО 1
ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ



«Жаңа гуманитарлық білім. Қазақ тіліндегі 100 жаңа оқулық» 
жобасы Қазақстан Республикасының Туңғыш Президенті - 

Елбасы Нурсултан Назарбаевтың бастамасымен 
«Рухани жаңғыру» мемлекеттік 

бағдарламасы аясында 
іске асырылды



GILLES DELEUZE

CINfiMA 1
L'lMAGE-MOUVEMENT

les Ed i t i o n s  d e  m in u it



Ж И Л  ДЕЛ Ө З

КИНО 1
ҚОЗҒАЛЫС-БЕЙНЕ

ҮЛТТЫҚ
АУДАРМА
БЮРОСЫ
ҚОҒАМДЫҚ ҚРРЫ

Нұр-Сұлтан
2020

y Q Q U
^009



ӘОЖ 791 
КБЖ 85.37 
Д-28

«Жаңа гуманитарлық білім. Кітапты басуға әзірлеген 
Қазақ тіліндегі 100 жаңа оқулық» «¥лттық аударма бюросы» 

жобасының редакциялық алқасы: қоғамдық қоры

Редакция алқасы: 
Төраға
Төрағаның орынбасары 
Жауапты хатшы

Көшербаев Қ.Е. 
Аймагамбетов А.Қ. 
Кенжеханұлы Р.

Аудармашы

Бас редактор Сецгірбай М.Ж., 
саясаттану бойынша 
философия докторы (PhD)
Бақытов А.Т.,
филология гылымдарыныц 
кандидаты

Редакция алқасының 
мүшелері: Жаманбалаева Ш.Е. 

Күрецкеева Г. Т. 
Қарин Е.Т. 
Құлсариева А.Т. 
Құрманбайұлы Ш. 
Масалимова Ә.Р. 
Мұтанов Ғ.М. 
Нұрмұратов С.Е. 
Нұрышева Г.Ж. 
Раев Д.С. 
Сацгылбаев О.С. 
Сецгірбай М.Ж. 
Сыдықов Е.Б.

Ғылыми
редакторлар

Құранбек Ә.А., 
философия гылымдарыныц 
кандидаты;
Багдат Ә.

Әдеби редактор Сыбанбай С.Ә. 
Жауапты редактор РыскиеваА.Ә.,

философия гылымдарыныц 
кандидаты

Пікір жазғандар Раев Д.С.,
филос.г.д., профессор; 
Ергебеков М., 
өнертану докторы (PhD)

Әл-Фараби атындагы Қаз¥У философия және 
саясаттану факультетініц гылыми кецесінде және 
Т.Қ. Жүргенов атындагы Қаз¥ӨА кино тарихы мен 
теориясы кафедрасында талқылаудан өтті

Cinema 1: L’image-Mouvement. Gilles Deleuze
© 1983 by Les Editions de Minuit. www.leseditionsdeminuit.fr

д  28 Жил Делөз
^  Кино 1. Қозғалыс-бейне. -  Алматы: «Ұлттық аударма бюросы» қоғамдық қоры, 2020.- 304 бет.

ISBN 978-601-7943-97-4

Француз философы Жил Делөз (1925-1995) «Кино 1. Қозғалыс-бейне» және «Кино 2. Уақыт- 
бейне» атты екі томдық еңбегінде кино тарихын емес, кинодағы бейнелер мен семиотикалық бел- 
гілерді философиялық тұрғыда зерделеп, қозғалыс, кеңістік, уақыт және бейне сынды іргелі ұғымдарға 
бойлауға мүмкіндік беретін кино логикасына терең талдау жасайды. Ол дәстүрлі түсініктер аясынан 
шығып, киноны терең таным тұрғысынан айшықтау арқылы ішкі дүниесін пайымдауға бағыттай- 
ды. Оның көзқарасы бойынша әрбір фильм -  философиялық шығарма. Осы орайда Анри Бергсон- 
ның «Материя және жад» еңбегіне сүйене отырып, кино теоретиктерімен пікірталасқа түсу арқылы 
кадр, план, кадрлау, кадрға бөлу және монтаж тәсілдерінің философиялық негізін анықтайды. Киноны 
философиялық ойлау деңгейіне көтеретін қозғалыс-бейне, сезім-бейне, әрекет-бейне, қабылдау-бейне 
және т.б ұғымдарды енгізеді. Сол арқылы жаңа технологиялармен бірге өзгерген қазіргі заманғы адам 
болмысын, оның қабылдау үлгілерін кеңінен қарастырады.

Бұл еңбек өткен ғасырдың 80-жылдарынан бастап кино өнеріне талдау жасауда кең айналымға 
түсті және кино теориясына да, кино сынына да зор ықпал етті. Әлемнің көптеген жоғары оқу орын- 
дарында, кино академияларында маңызды теориялық еңбек ретінде оқытылып келеді. Кітап кино са- 
ласының мамандарына, философтар мен мәдениеттанушыларға, жалпы оқырман қауымға арналған.

ӘОЖ 791 
КБЖ 85.37

© Les Editions de Minuit, 1983 
© «Ұлттық аударма бюросы» ҚҚ, 2020

ISBN 978-601-7943-97-4

http://www.leseditionsdeminuit.fr


...Біздің мақсатымыз айқын, багытымыз белгілі, ол -  әлемдегі ец да- 
мыган 30 елдіц қатарына қосылу.

Мақсатқа жету үшін біздіц санамыз ісімізден озып жүруі, яғни одан 
бұрын жацгырып отыруы тиіс. Бұл саяси және экономикалық жацғыру- 
ларды толықтырып қана қоймай, олардыц өзегіне айналады.

Біз алдагы бірнеше жылда гуманитарлық білімніц барлық багыттары 
бойынша әлемдегі ец жақсы 100 оқулықты әртүрлі тілден қазақ тіліне 
аударып, жастарга дүниежүзіндегі тацдаулы үлгілердіц негізінде білім 
алуга мүмкіндік жасаймыз.

Жаца мамандар ашықтық, прагматизм мен бәсекелестікке қабілет 
сияқты сананы жацгыртудыц негізгі қагидаларын қогамда орнық- 
тыратын басты күшке айналады. Осылайша болашақтыц негізі білім ор- 
даларыныц аудиторияларында қаланады...

Қазақстан Республикасының Тұңғыш Президенті -  
Елбасы Н.Ә. Назарбаевтың 

«Болашаққа бағдар: рухани жаңғыру» атты еңбегінен



МАЗМҰНЫ

АЛҒЫ СӨЗ..................................................................................................................11

1-ТАРАУ
Қозғалыс туралы тезистер
Бергсонға бірінші түсіндірме............................................................................13

1. Бірінші тезис: цозгалыс және мезет ....................................................13
2. Екінші тезис: артыцшылыгы бар мезеттер

және кез келген мезеттер........................................................................16
3. Үшінші тезис: цозгалыс және өзгеріс. Бүтін,

Ашыц немесе ұзацтыц. Үш деңгей: жиынтыц
және оның бөліктері; цозгалыс; бүтін және оның өзгерістері ..... 21

2-ТАРАУ
Кадр және план
Кадрлау және кадрға бөлу ...............................................................................27

1. Бірінші деңгей: кадр, жиынтыц немесе тұйыц жүйе.
Кадрдың цызметтері. Кадрдан тыс кеңістік:
оның екі аспекті .......................................................................................27

2. Екінші деңгей: план және цозгалыс. Планның екі жагы: 
жиынтыцтарга және оның бөліктеріне царай, бүтін
және оның өзгерістеріне царай. Қозгалыс-бейне.
Қозгалмалы кескін, уацыт перспективасы ...................................... 35

3. Қозгалмалылыц: монтаж және камера цозгалысы.
План тұтастыгы мәселесі (план-секанс).
Жалган байланыстардың маңыздылыгы ........................................... 42

3-ТАРАУ
Монтаж .................................................................................................................48

1. Үшінші деңгей: бүтін, цозгалыс-бейнелердің 
композициясы және уацыттың жанама бейнесі.
Америка мектебі: органикалыц композиция және
Гриффит монтажы. Уацыттың екі аспектісі:
интервал және бүтін, цұбылмалы осы шац және
ауцымдылыц .............................................................................................. 48

2. Кеңес мектебі: диалектикалыц композиция.
Эйзенштейндегі органика және патетика: 
спираль және сапалы секіріс. Пудовкин және
Довженко. Вертовтың материалистік композициясы.................51



3. Согысқа дейінгі француз мектебі:
сандық композиция. Ыргац және механика.
Қозгалыс мөлшерінің екі аспектісі: 
салыстырмалы және абсолютті.
Ганс және жоғары математика.
Неміс экспрессионистік мектебі: 
қарқынды композиция. Жарық пен 
түнек (Мурнау, Ланг). Экспрессионизм
және жогаргы динамика ......................................................................... 61

4- ТАРАУ
Қозғалыс-бейне және оның үш түрі
(Бергсонға екінші түсіндірме) .........................................................................81

1. Бейне мен қозгалыстың тепе-теңдігі.
Қозгалыс-бейне және жарық-бейне ....................................................... 81

2. Қозгалыс-бейнеден оның түрлеріне.
Қабылдау-бейне, әрекет-бейне, сезім-бейне .........................................87

3. Кері сынақ: үш түрді қалай өшіруге болады
(Беккеттің «Фильмі»). Осы үш түр қалай үндеседі? .................... 93

5- ТАРАУ
Қабылдау-бейне.................................................................................................. 99

1. Екі полюс, объективті және субъективті.
«Жартылай субъективтілік» немесе
еркін жанама бейне (Пазолини, Ромер) .............................................. 99

2. Қабылдаудың өзге жай-күйіне қарай: 
сұйықтықты қабылдау. Согысца дейінгі
француз мектебіндегі судыңрөлі. Гремийон, Виго ........................ 105

3. Газ тәріздіні цабылдауга қарай.
Вертов бойынша материя және меже.
Энграмма. Эксперименттік кино үрдісі (Ландоу) ........................110

6- ТАРАУ
Сезім-бейне: бет әлпет және ірі план ...........................................................118

1. Беттің екі полюсі: мүмкіндік және сапа ......................................... 118
2. Гриффит және Эйзенштейн. Экспрессионизм.

Лирикалық абстракция: жарық, ақ
және сәуленің сынуы (Стернберг).......................................................123

3. Субъект ретіндегі аффект. Икон.
Пирстің «біріншілігі». Беттің шегі 
немесе бейболмыс: Бергман.
Одан қалай ццтылуга болады ............................................................. 128



7- ТАРАУ
Сезім-бейне: сапа, мүмкіндік, «кез келген кеңістік» ..............................136

1. Күрделі субъект немесе бейнеленуші.
Виртуалды бірігулер және шынайы байланыстар.
Ірі планның сезімге қатысты құрамды бөліктері
(Бергман). Ірі планнан өзге пландарға: Дрейер..............................136

2. Брессондагырухани аффект және кеңістік.
«Кез келген кеңістік» дегеніміз не? ................................................. 143

3. Кез келген кеңістікті қалыптастыру.
Экспрессионизмдегі көлеңке, қарама-қайшылық 
және күрес. Лирикалық абстракциядагы ақ түс, 
кезектестік және балама (Стернберг, Дрейер, Брессон).
Реңк және сіңіру (Миннелли). Кез келген кеңістіктердің
екі түрі және заманауи кинода көрініс табуы (Сноу) ..................147

8- ТАРАУ
Аффектіден әрекетке: серпін-бейне ............................................................ 161

1. Натурализм. Бастапқы әлемдер және туынды орталар.
Серпін және бөлшектер, симптомдар және фетиштер.
Екі ұлы натуралист: Штрогейм және Бунюэл.
Паразитизм импульсі. Энтропия және шеңбер...............................161

2. Бунюэл шыгармашылыгының сипаты:
бейнедегі қайталаудың құдіреті ........................................................ 170

3. Натуралист болудың қиындыгы: Киң Видор.
Николас Рейдің мысалы және эволюциясы.
Үшінші ұлы натуралист: Лоузи.
Жарамсақтық серпіні. Өзіне қарсы бұрылу.
Натурализм координаттары............................................................. 173

9- ТАРАУ
Әрекет-бейне: үлкен форма............................................................................ 182

1. Ситуациядан әрекетке: «екіншілік».
Қамтушы және жекпе-жек.
Америкалық арман. Үлы жанрлар: 
әлеуметтік-психологиялық фильм 
(Киң Видор), вестерн (Форд),
тарихи фильм (Гриффит, Сесил В. Де М илл) ................................182

2. Органикалық композиция заңдары .................................................... 194
3. Сенсомоторлық байланыс.

Казан және Actor Studio. Ізтаңба ........................................................ 198



10- ТАРАУ
Әрекет-бейне: кіші форма...............................................................................204

1. Әрекеттен ситуацияға. Индекстің екі тцрі.
Өнеге комедиясы (Чаплин, Любич) ....................................................204

2. Хоукстагы вестерн: функционализм.
Неовестерн және оған тән кеңістік тцрі
(Манн, Пекинпа) ....................................................................................209

3. Кіші форма мен бурлеск заңы.
Чаплиннің эволюциясы: дискурс фигурасы.
Китон парадоксы: цлкен машиналардың
«кішірейтуші» қызметі және «қайталанбалы» қызметі ......... 214

11- ТАРАУ
Фигуралар немесе формалардың
түбегейлі өзгерісі...............................................................................................225

1. Эйзенштейндегі бір формадан өзгесіне өту.
Аттракцион монтажы.
Фигуралардың әр алуан тцрлері ......................................................... 225

2. Херцогтагы Үлкеннің және Кішінің фигуралары ...........................231
3. Екі кеңістік: Қамтушы тыныс және Ғалам сызыгы.

Куросавадагы тыныс: ситуациядан мәселеге.
Мизогушидегі ғалам сызықтары: сызбадан кедергіге ...................234

12- ТАРАУ
Қозғалыс-бейненің дағдарысы..................................................................... 246

1. Пирс бойынша «цшіншілік» цгымы және менталды 
қарым-қатынастар. Ағайынды Маркстер.
Хичкок бойынша менталды бейне. Маркалар мен 
символдар. Хичкок әрекет-бейнені шарықтау
шегіне қалай жеткізіп, аяқтайды ..................................................... 246

2. Америка кинематографиясындагы әрекет-бейненің 
дагдарысы (Люмет, Кассаветис, Олтмен).
Бұл дағдарыстың бес сипаты. Сенсомоторлық
байланыстың қайта жаңғыруы......................................................... 256

3. Дагдарыстың тцпкі себебі: италиялық 
неореализм және француз жаңа толқыны.
Клишеге қатысты сыни таным.
Бейненің жаңа концепциясының мәселесі.
Қозгалыс-бейне аясынан тыс ...............................................................263

Глоссарий............................................................................................................269
Фильмография...................................................................................................272
Индекс................................................................................................................. 298



АЛҒЫ СӨЗ

Бұл зерттеу еңбегі кино тарихына арналмаған. Мұнда бейнелер 
мен белгілерді ж іктеу тәжірибесі, оларды жүйелеуге талпыныс жаса- 
лады. Алайда кітаптың қолдарыңыздағы бірінші томы тек элемент- 
терді, атап айтқанда жіктеменің бір бөлігінің элементтерін, анықтау- 
мен ғана шектеледі.

Біз еңбекте америкалық логик Пирске (1839-1914) ж иі сілте- 
ме жасаймыз, себебі ол бейнелер мен белгілердің шүбәсіз толық әрі 
көпқырлы жалпы жіктемесін жасаған. Оның бұл жүйесі Линнейдің 
жаратылыстануда түзген жіктемесіне немесе химия саласындағы 
Менделеев кестесіне ұқсайды. Алайда кино бұл мәселеге ж аңа көзқа- 
распен қарауды талап етеді.

Сондықтан да Бергсон айтқан пікірді салыстыра қарастырудың 
маңызы зор. Оның 1896 жылы жарық көрген «Материя және жад» 
(M a tiire  et memoire) атты еңбегі белгілі бір дәрежеде психология 
дағдарысына қойылған диагноз болды. Себебі бұл еңбектен кейін 
сыртқы әлемдегі нақты шындық ретіндегі қозғалысты санадағы пси- 
хикалы қ шындық саналатын бейнемен салыстыру мүмкін болмай 
қалды. Бергсон аш қан «қозғалыс-бейне» және одан да терең ұғым -  
«уақыт-бейне» қазір де айрықш а маңыздылығын сақтап отыр, қазір 
де ж ан-жақты  зерттелген, оның бүкіл нәтижесі бізге мәлім деп айту 
қиын. Кино өнерін кейінірек өзі де тым негізсіз сынға алғанына қара- 
мастан, Бергсонның «қозғалыс-бейне» ұғымы мен кинематография- 
лық бейненің бірігуіне ештеңе бөгет бола алмасы анық.

Зерттеу еңбегіміздің бірінші бөлімінде қозғалыс-бейне және оның 
түрлері туралы сөз қозғаймыз. Уақыт-бейне -  кітаптың екінш і бө- 
лімінің зерттеу нысаны. Біздің ойымызша, ұлы кинорежиссерлерді 
суретшілер, сәулетшілер, музыканттармен ғана емес, ойшылдармен 
де салыстыруға болады. Алайда олар ұғымдар орнына қозғалыс-



12 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

бейне және уақыт-бейне арқылы ой қорытады. Кино саласында са- 
пасыз өнімдердің ж еткілікті екені дау тудырмайды, бірақ бұл кино 
ахуалы өзге салалардан нашар деген сөз емес. Дегенмен мұның эконо- 
микалық және индустриялық салдарын өзге салалардағы жағдаймен 
салыстыра алмаймыз. Үлы режиссерлердің жұмысына кедергі жасау 
әлдеқайда оңай, сондықтан олар қорғансыз. Кино тарихы -  азап ше- 
гушілер шежіресі. Соған қарамастан, режиссерлер әлі күнге дейін 
өнер мен ой біте қайнасқан, теңдесі жоқ бірегей туындыларын жа- 
ры ққа шығарып келеді.

Біз мәтінді көркемдеп, мәнін аша түсетін иллюстрация келтірмей- 
міз, себебі мәтініміздің өзі әлемге танымал фильмдердің әрқайсысы- 
мызға белгілі бір дәрежеде әсер қалдырған, жадымызда сақталған 
көріністерінің дәлелі болуын қалаймыз.



1-тарау
Қозғалыс туралы тезистер

Б ер гсон ға  б ір ін ш і т үсін д ір м е

1

Бергсон қозғалыс туралы бір емес, үш тезис жазған. Біріншісі ең 
танымал тезис болғандықтан, қалған екеуі соның көлеңкесінде қа- 
лып қою қаупі бар. Алайда алғаш қы тезис -  кейінгі екеуіне кіріспе 
ғана. Бірінш і тезис бойынша, қозғалысты жүріп өткен кеңістікпен 
шатастырмау қажет. Себебі ондай кеңістік өткен ш аққа жатады, ал 
қозғалыс -  осы ш аққа қатысты ұғым, яғни жүріп өту әрекеті. Ж үріп 
өткен кеңістік бөлшектерге бөлінеді, оны шексіз бөле беруге болады, 
ал қозғалыс бөлінбейді немесе әр бөлінген сайын өз табиғатын өзгер- 
теді. Осыдан мынадай күрделі идея туындайды: барлық жүріп өткен 
кеңістіктер -  біртекті, ал қозғалыс -  әртекті, екеуі бір-бірімен еш те- 
ңеспейді.

Бірінш і тезис туралы ойымызды әрі қарай таратудан бұрын, Берг- 
сонның тағы бір концепциясына назар аударайық: сіз қозғалысты 
кеңістіктегі позициясының немесе уақыт мезеттерінің көмегімен, 
басқаша айтқанда, қозғалмайтын «кесінділер» арқылы қалпына кел- 
тіре алмайсыз... Бұл процесті сіз позицияларға немесе уақыт мезет- 
теріне кеңістіктен көш іріліп алынған, біркелкі және әмбебап сипат- 
ты, барлық қозғалысқа бірдей бірізділіктің, механикалық уақыттың 
дерексіз идеясын біріктіру арқылы жүзеге асырасыз. Екі тәсілде де 
қозғалысты мүлт жіберіп алуыңыз мүмкін. Біріншіден, екі уақыт ме- 
зетін немесе екі позицияны бір-біріне соншалықты шексіз жақындас- 
тырғаныңызбен, қозғалыс сол екеуінің арасындағы интервалда өрби- 
ді, яғни сіздің сыртыңыздан, жасырын жүзеге асады. Екіншіден, сіз 
уақытты бекер бөліп-бөлшектедіңіз, себебі қозғалыс қашанда нақты 
уақыт кезеңінде болады, сондықтан әр қозғалыс өзіне тән ұзаңтыңңа



14 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

ие. Демек, біз өзара ңарама-ңайшы екі формуланы салыстыруға тиіс- 
піз -  «нақты қозғалыс —► нақты ұзаңтың» және «қозғалмайтын ке- 
сінділер + абстрактілі уақыт».

1907 жылы Бергсон «Ш ығармашылық эволюциясы» (L ’Evolution  
creatrice) атты еңбегінде «қозғалыс -  кинематографиялық иллю­
зия» деген әйгілі концепциясын ұсынды. Кино, шынында да, бірін- 
бірі толықтыратын деректердің екі тобымен -  «бейнелер» деп ата- 
латын қысқамерзімді кесінділермен және қозғалыспен немесе бізге 
бейнелер тізбегін көрсететін аппараттың «түбіндегі» біркелкі, абс- 
трактілі, көзге түспейтін немесе білінер-білінбес уақытпен жұмыс іс- 
тейді1. Демек, кино бізге жалған қозғалысты көрсетеді, ол -  жалған 
қозғалыстың типтік үлгісі. Дегенмен Бергсонның ең көне иллюзия- 
ға «кинематография» деген заманауи да ж аңаш а атау беруі қызық. 
Ш ындығында, ол: «Кино қозғалысты қозғалмайтын кесінділердің 
көмегімен қалпына келтіргенде, тек ежелгі заман ойшылдары атап 
көрсеткен құбылыстарды (Зенон парадокстары) немесе табиғи түсі- 
нуге тән нәрсені ғана істейді», -  деп тұжырымдаған. Бергсон теория- 
сының феноменологиядан айырмасы -  осы тұжырымда. Феноменоло­
гия бойынша кино табиғи түсіну шарттарын мүлде мойындамайды. 
«Біз өткінші ш ындықтың мезеттік кескінін суретке түсіреміз, кескін 
шындықты сипаттайтын болғандықтан, танымдық аппарат түкпірін- 
де орналасқан абстрактілі, тұтас және көзге көрінбейтін қалыптасу- 
дың тізбектеліп өткенін қанағат тұтамыз... Әдетте қабылдау, ойлау 
процесі мен т іл осылай әрекет етеді. Әңгіме қалыптасуды ұғыну не­
месе оны көрсету, тіптен оны түсіну туралы болып жатса да, біз тек 
іш кі киноаппаратымызды іске қосудан басқа ештеңе істемейміз». 
Бергсонның пікірінше, мұны «кинематография -  тек үздіксіз және 
әмбебап иллюзияны экранда көрсету, оны қайтадан жаңғырту ғана» 
деп түсінген жөн бе? Егер адамдар бұл туралы білмей-ақ, ежелден 
кино түсіріп келген болса ше? Онда көп сұрақ туындайды.

Сол сұрақтың біріншісі: «Иллюзияны қайта жаңғыртып көрсету 
қандай да бір дәрежеде оны түзету емес пе?», «Қолданылатын құ- 
ралдардың жасандылығына қарап, нәтиже де жасанды деп тұжы- 
рымдауға бола ма?». Кино фотограммамен, яғни қозғалмайтын ке- 
сінділермен жұмыс істейді және секундына жиырма төрт бейнені 
(бастапқыда он сегіз болатын) қолданады. Алайда, ж иі байқайтыны- 
мыздай, ол бізге фотограмманы емес, орташа бейнелерді көрсетеді, 
бұларға қозғалыс жүктелмейді және қосылмайды, керісінше, қозға- 
лыс тікелей болмыс ретінде орташа бейнеге жатады. Табиғи түсінуге

1 devolution creatrice, p. 753 (305). Біз Бергсон мәтіндерінен «Жүзжылдық» атты басылымы 
бойынша дәйексөз келтіреміз, әр кітаптың заманауи басылымындағы беттері жақша ішінде 
көрсетіледі (P.U.F.).



ҚОЗҒАЛЫС ТУРАЛЫ ТЕЗИСТЕР 15

қатысты да тура осыны айтуға болады. Дегенмен бұл жерде иллюзия 
субъектіге ұғыну мүмкіндіктерін тудыратын шарт шеңберінде түсі- 
нуге дейін өзгереді. Ал кинематографияда түсіну -  бейне көрінген 
кезде, сонымен бір мезгілде түзетіледі, сондықтан көрермен сөзсіз 
көргенін қабылдайды (осы жерде феноменологияның «табиғи түсіну 
мен кинематографиялық түсіну арасында табиғи айырмашылың бар» 
деген болжамы дұрыс екенін көреміз). Қысқаш а айтқанда, кино бізге 
өзі қозғалыс қосқан бейнені емес, бірден қозғалыс-бейнені көрсетеді. 
Кино бізге «қозғалмайтын кесіндіні + абстрактілі қозғалысты» емес, 
кесіндіні, «қозғалатын кесіндіні» ұсынады. Таңғаларлығы, Бергсон 
қозғалмалы кесінділердің немесе қозғалыс-бейнелердің болатынын 
дәл болжаған. Ол қозғалыс-бейнені «Ш ығармашылық эволюциясы» 
еңбегі жарық көргенге дейін және киноның ресми дүниеге келуінен 
бұрын, 1896 жылы жарияланған «Материя және жад» атты кіта- 
бында ашып көрсеткен. Табиғи түсіну шеңберінен тыс қабылданатын 
қозғалыс-бейнені ашу -  «Материя және жадтың» бірінші тарауы- 
ның таңғажайып жаңалығы болды. Бергсон он жылдан кейін мұны 
мүлде ұмытып кетті ме екен?

Әлде сол ж аңалықтан кейін заттар туралы түсінігін түбегейлі өз- 
герткен басқа бір иллю зияға бой алдырды ма? Заттар мен адамдар 
алғаш көріне бастағанда әрқаш ан жасырынуға, бой тасалауға мәж- 
бүр. Басқаш а болуы мүмкін бе еді? Себебі олар бүтін бір жиынтықтың 
арасынан кенеттен пайда болады: бұрын-соңды оның ішінде болма- 
ғандықтан, олар қалай да қабылданбай қалмау мақсатында, жиын- 
ты ққа етене ену үшін, онымен ортақ қасиеттерін алға тартады. Зат- 
тың мәні ешқашан ол пайда бола сала бірден ашылмайды, бірақ оның 
өмір сүру кезеңінің ортасында, даму процесінде, күш-қуаты әбден 
нығайғанда көрінеді. Бергсон бұл мәселені басқаларға қарағанда өте 
жақсы білді, өйткені ол «мәңгілік» туралы сұрақтың орнына «жаңа» 
туралы сұрақ қою (жаңаны жарату және жаңаның пайда болуы қалай 
жүзеге асады?) арқылы философияны түбегейлі өзгертті. Мысалы, 
ол: «Ж аңа нәрсе өмірде бірден пайда бола алмайды, себебі алғашқы- 
да өмір материяға ұқсауға тырысуға мәжбүр болады», -  деген пікір 
айтқан... Кинематографияда да тура осындай ахуал еді ғой? Ол да 
бастапқы кезеңде шынайы қабылдауға ұмтылмап па еді? Бастапқы- 
да кино қандай жағдайда болды? Бір жағынан, түсірілім тиянақты 
жылжымайтын тұғырдан жүргізілді, бұл планның кеңістіктегі және 
формалық тұрақтылығын білдіреді; екінш і жағынан, кинокамера 
проекция аппаратымен «біте қайнасып», абстрактілі және біртекті 
уақытпен жұмыс істеді. Киноның дамуы, оның өз болмысын немесе 
жаңалықты игеруі монтаждың, жылжымалы кинокамераның және 
түсірудің проекциядан бөлініп, дербестенуінің арқасында жүзеге



16 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

асты. Осыдан кейін план кеңістік категориясы болуын тоқтатып, уа- 
қыт категориясына; ал кесінді қозғалмалы кесіндіге айналды. Міне, 
осы кезде кино «Материя және жад» кітабының бірінші тарауында 
көрсетілген қозғалыс-бейнеге ие болды.

Қорыта айтқанда, Бергсонның қозғалыс туралы бірінші тезисі ал- 
ғашында жеңіл көрінгенімен, өте күрделі. Біріншіден, онда жүріп 
өткен кеңістіктің көмегімен, яғни қозғалмайтын мезеттік кесінді- 
лерді және абстрактілі уақытты қосу жолымен қозғалысты қалпына 
келтіру бағытындағы барлық талпынысқа қатысты сыни пікірлер 
бар. Екіншіден, онда жоғарыда көрсетілген көмескі немесе бұлыңғыр 
талпыныстардың бірі -  иллюзияны шарықтау шегіне жеткізетін ұм- 
тылыс секілді кинематографияға айтылар сын да жоқ емес. Алайда, 
сонымен қатар «М атерия және жад» кітабында қозғалмалы кесінді- 
лер мен уақыт пландары туралы тезис те бар. Бұл тезис кино болмысы 
мен болашағын аса көрегендікпен алдын ала болжай білді.

2
Ал «Ш ығармашылық эволюциясы» кітабына келсек, онда көр- 

сетілген екінш і тезис бәрін қозғалыс туралы бір иллю зияға әкеп бі- 
ріктірмейді, керісінше, бір-біріне ұқсамайтын, кем дегенде, екі ил­
люзияны атап көрсетеді. Қозғалысты мезет немесе позиция арқылы, 
онда да екі тәсілмен -  антикалық және қазіргі заманғы тәсілдермен 
қалпына келтіру қашанда адастырады. Антика кезеңі үшін, қозға- 
лыс тылсым элементтерге, атап айтқанда, қозғалмайтын мәңгілік си- 
патқа ие Формалар мен Идеяларға бағытталады. Әрине, қозғалысты 
қалпына келтіру үшін біз бұл формаларды тура материя ағынында 
жаңартылуына дейін ұстап қалуға тиіспіз. Бұл -  материяда жүзеге 
асып, іске кірісетін әлеуеттілік. Б ірақ, екінш і жағынан, қозғалыс 
тек форманың «диалектикасын», өзіне өлшем мен тәртіп беретін мін- 
сіз синтезді көрсетеді. Демек, осылай қабылданған қозғалыс бір фор- 
мадан екінш і формаға, яғни бидегі секілді позалар мен артықшылы- 
гы бар мезеттер тәртібіне ретімен ауысу болып саналады. Формалар 
немесе идея л ар «квинтэссенцияны білдіретін кезеңді сипаттайды, 
бұл кезеңнін қалған бөлігінің бір формадан екіншісіне өтуден басқа 
мәні ж оқ... Біз ақырғы шегін немесе шарықтау нүктесін (грек. telos, 
acme -  мақсат, шырқау шек) байқаймыз, содан соң одан маңызды 
мезет жасаймыз, фактіні тұтас жиынтық ретінде көрсету үшін тілде 
сақталған бұл мезет мұндай жиынтықты ғылымда сипаттау үшін де 
ж еткілікті»2.

2 EC, р. 774 (330).



ҚОЗҒАЛЫС ТУРАЛЫ ТЕЗИСТЕР 17

Қазіргі заманғы ғылыми революция қозғалысты артықшылығы 
бар мезеттерге емес, кез келген мезетпен байланыстырды. Тіпті оны 
қалпына келтіру қаж ет болған жағдайдың өзінде, цозгалыс формал- 
ды трансцендентті элементтер (позалар) емес, имманентті ма- 
териалдық элементтер ( кесінділер) арқылы қалпы на келтірілді. 
Қозғалысқа көкейге қонымды, түсінікті синтез жасаудың орнына, 
ол сезім арқылы қабылдау тұрғысынан талданды. Осылайша орбита 
мен оны жүріп өтуге кететін уақыт арасындағы қатынасты анықтау 
арқылы қазіргі заманғы астрономия (Кеплер) қалыптасты, жүріп өт- 
кен кеңістік пен дененің құлау уақытының арақатынасынан -  қазіргі 
заманғы физика (Галилей), жазық ңисың сызық теңдеуін шығару ар- 
қылы, яғни жылжымалы түзу сызық қозғалысының кез келген кезе- 
ңіндегі бір нүктенің позициясын шығару арқылы -  қазіргі заманғы 
геометрия (Декарт), соңында шексіз аз шамаларды есептеу пайда бол- 
ды, сол кезден бастап, кесінділерді шексіз жақындастыра беруге бо- 
лады деп есептелді (Ньютон және Лейбниц). Барлық жерде кез келген 
мезеттің механикалық бірізділігі позалардың диалектикалық тәрті- 
бін алмастырды: «Қазіргі заманғы ғылымның уақытты дербес құбыл- 
малы ретінде қабылдауға талпынысы оны айқын сипаттауға тиіс»3.

Ш ындығында, кинематография Бергсон айқындаған бағыттың 
соңғы үлгісі секілді. Қозғалыс құралдарының (пойыз, машина, 
ұш ақ...) және көрсету құралдарының (графика, сурет, кино) топта- 
масын ұғынсақ, кинокамера алмастырушы құрылғы немесе тіптен 
қозғалыс құралының жиынтық баламасы ретінде көрінеді. Ол Вен­
дерс фильмінде дәл осылай көрініс тапты. Біз өзімізге кино тарихы- 
ның бастауы туралы сұрақ қойып, кейде түсініксіз қате пайымдар 
жасаймыз, себебі кино тарихының қай мезгілден бастау алатынын 
да, оны сипаттайтын технологиялық сабаңтастыңты анықтауды да 
білмейміз. Сондықтан біз қашанда қытайлық қуыршақ көлеңкелерге 
немесе суреттер проекциясының өте көне жүйелеріне сілтеме жасай 
аламыз. Алайда киноны шынымен анықтайтын шарттар мыналар: 
жай фото ғана емес, мезеттік фото (позаларды фотоға түсіру кино 
тарихындағы сабаңтастыңтың басқа тізбегіне жатады); фотолардың 
өзара бірдей ңашыңтыңта орналасуы; осы бірдей араңашыңтыңты 
«фильмді» құрайтын материалдық негізге көшіру (таспаға саңылау- 
лар жасаған Эдисон мен Диксон); фотоларды айналдырып көрсету 
механизмі (ағайынды Люмьерлердің ашқан жаңалығы). Осы тұрғы- 
дан алғанда кино -  қандай да бір мезеттерге байланысты  үздіксіз- 
дік әсерін қалдыратындай етіп таңдап алынған, біркелкі арақашық- 
тықта орналасқан мезеттерге тәуелді қозғалысты бейнелеу жүйесі.

3 EC, р. 779 (335).



18 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

Бір күйден екінш і күйге өтетін немесе «түбегейлі өзгеретін» қандай 
да бір позалар тізбегі арқылы қозғалысты көрсетуші барлық басқа 
жүйелер кино өнеріне жат. М ультипликациялық фильмге анықтама 
беруге талпынғанда, біз бұл құбылысты анық байқаймыз: сурет муль- 
типликациялық фильмде толық аяқталған позаны немесе кескінді 
ғана құрастырмайды, олар жүріп өтетін жолдағы сызықтар мен нүк- 
телердің ерікті кезеңдердегі қозғалысының негізінде пайда болатын 
немесе біртіндеп жойылатын бейнелерді де сипаттайды, сондықтан 
да ол кино саласына жатады. Сонымен, мультипликациялың фильм 
Евклид геометриясына емес, Картезиан геометриясына жүгінеді. Ол 
белгілі бір мезетте салынған бейнені сипаттамайды, сол бейнені сыза- 
тын қозғалыстың үздіксіздігін көрсетеді.

Алайда кино артықш ылығы бар мезеттерден қуат алады. Эйзенш­
тейн қозғалыстардан немесе даму процестерінен қандай да бір дәре- 
жедегі дағдарыс кезеңін бөліп алып, дәл соларды кино нысанына өте 
жақсы айналдыра білді деген пікір жиі айтылады. Ол бұл кезеңдер- 
ді «патетика» деп атады деген де тұжырым бар: ол драмалық ситуа- 
циялар мен ңиын-ңыстау, сыни сәттерді іріктеп алып, көріністерді 
пароксизмге дейін жеткізіп, оларды бір-бірімен ңаңтығысңа душар 
етті. Бірақ бұл біз талдап отырған тезистерге қарсы айтылған пікір 
емес. Кино тарихының бастауына және ат шоқырағына қатысты әйгі- 
лі мысалға қайта оралайық: кейінгісі Марейдің графикалық тіркеуі- 
нің және «аттың шоқырақ жүрісін ойланбай таңдала салған нүкте- 
лермен ұйымдасқан біртұтастық » деп білетін Мюйбридждің бірдей 
ңашыңтыңтағы мезеттік жедел фотоларының көмегімен ғана толық 
ұғынуға болады. Егер өзара бірдей ңашыңтыңтағы фотоларды дұрыс 
таңдап алсақ, біз өте маңызды кезеңдерді қалайда табамыз, басқа- 
ша айтқанда, ат жерге бір тұяғын, содан соң үш тұяғын, екі тұяғын, 
қайтадан бір тұяғын тигізген мезеттерге міндетті түрде куә боламыз. 
Міне, осындай сәттерді артықшылығы бар мезеттер деп атауға бола­
ды, бірақ көне бейнелерде аттың шоқырақ жүрісін поза немесе де- 
ненің жалпылама жай-күйі мағынасында сипаттайтын бұлар емес. 
Мұндай сәттердің позамен ешқандай ортақ белгісі жоқ, оларды дене 
қалыптары ретінде шартты түрде қарастыру да мүмкін емес. Қозға- 
лысқа жататын елеулі және бірегей дара нүктелер ретінде ғана бұлар 
артықшылығы бар мезет бола алады, ал қандай да бір трансцендент- 
ті форманы жандандыру сәті ретінде артықш ылығы бар мезет бола 
алмайды. Артықшылығы бар мезеттер ұғымы мағынасын мүлде өз- 
гертті. Эйзенштейннің де, басқа авторлардың да артықш ылығы бар 
мезеттері -  сәттің қай түрі де болуы мүмкін; кез келген сәт дағдылы 
немесе бірегей, елеусіз немесе елеулі бола алады. Эйзенштейн елеулі 
сәттерді іріктеп алады, бірақ бұл әрекеті оларды трансцендентті син-



ҚОЗҒАЛЫС ТУРАЛЫ ТЕЗИСТЕР 19

тездің көмегімен емес, қозғалысқа имманенттік талдау жасау арқы- 
лы шығаруына кедергі болмайды. Елеулі немесе бірегей сәт басқа сәт- 
тердің ішінен өз бетінше алынған қарапайым сәт күйінде қала береді. 
Эйзенштейн ұстанатын қазіргі заманғы диалектика мен көне заман 
диалектикасының айырмашылығы да осында. Кейінгісі қозғалыста 
жанданатын трансцендентті формалар ретін білдірсе, әуелгі диалек­
тика қозғалысқа тән бірегей нүктелерді өндіру және өзара салысты- 
ру арқылы сипатталады. Яғни бірегейлікті жасау (сапалық секіріс) 
дағдылыны жинақтау (сандық процесс) жолымен жүзеге асырылады, 
демек, бірегейліктің өзі қандай да бір еркін ұғымнан туындайды, ал 
ол кез келген нәрсе болуы ықтимал, ең бастысы, тосын да ерекше бол- 
са болғаны. «Патетика дегеніміз -  ойланбай таңдала салған қандай 
да бір үзілуі мүмкін мезеттердің ұйымдастырылған жиынтығы сана- 
латын «органиканы» меңзейді», -  деп Эйзенштейннің өзі нақты атап 
көрсеткен еді4.

Мезеттің қай түрі болсын басқа мезеттерден бірдей араңашыңтың- 
та орналасады. Сондықтан киноны қозғалысты қайта көрсететін және 
оны ойланбай таңдалған мезетке ж атқызатын жүйе ретінде анықтай- 
мыз. Алайда осы тұста ңиындыңңа тап боламыз. Мәселен, мұндай 
жүйенің көздеген мүддесі не? Ғылыми тұрғыдан қарасақ, керемет 
мүдде жоқ. Өйткені ғылыми революция аналитикада жүзеге асты. 
Анализ жасау мақсатында қозғалысты ойланбай таңдалған мезетпен 
салыстыру қажет болған сәтте, синтез қағидасына негізделген қозға- 
лысты қайтадан қалпына келтірудің немесе жинақтаудың пайдасын 
түсіну қиынға соқты. Иә, олардың көмегімен аналитикалық мәлі- 
меттерді растауға болады, алайда ең басты міндет ол емес. Сондықтан 
Марейдің де, ағайынды Люмьерлердің де кинематографияны ойлап 
тапқанына зор сенімдері бола қойған жоқ. Ал ол тым болмаса көр- 
кемдік ңызығушылың тудырды ма? Тудыра қоймаған секілді, өйтке- 
ні өнер, бір қарағанда, қозғалысқа ең жоғары деңгейде синтез жасау 
құқығын қорғап, ғылым қабылдамай, теріске шығарған позалар мен 
формаларға адалдығын сақтап қалғандай әсер қалдырады. Сонымен, 
біз «индустриялы өнер» ретіндегі киноның екіұшты жағдайының мә- 
ніне де келіп жеттік: кинематография өнер де, ғылым да болған емес.

Дегенмен сол дәуірдің ғалымдары қозғалыс мәртебесін өнердің бар- 
лық саласында, тіпті көркемсурет саласында да өзгеріске ұшыратқан 
эволюциядан тыс қалған жоқ. Осыны негізге ала отырып, би, балет 
және пантомима фигуралар мен позалардан бас тартып, қозғалысты 
еркін таңдалған мезеттермен салыстыратын, қалыптармен байланы- 
сы жоқ, серпінсіз мәндерге ие болды. Осылайша би, балет және пан-

4 Органика және патетика туралы, қараңыз: Eisenstein, La non-indifferente Nature, I, 10-18.



20 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

томима қоршаған ортаның ерекшеліктерін, яғни әлдебір оқиғаның 
кезеңдерін немесе қандай да бір кеңістіктегі нүктелерді жіктеуді се- 
зінуге қабілетті әрекеттерге айналды. Мұның бәрі кинематографияға 
әсер етті. Киноға дыбыс келгеннен бастап, ол кез келген жерде, жол- 
да да, көшеде де, машиналар арасында да халық назарына ұсыныла 
бастаған Фред Астердің «би-әрекетімен» бірге музыкалық комедия - 
ны өзінің ұлы жанрларының біріне айналдыруға мүмкіндік алды5. 
Алайда дыбыссыз кинода-ақ Чаплин пантомиманы поза өнерінен 
ажыратып алып, әрекет өнеріне айналдырған еді. «Чарльз Чаплин 
кинематографияға қызмет етудің орнына, оны пайдаланды», -  деп 
жазғырған адамдарға Митри: «Ол кейіптеу үшін алдын ала таңдал- 
ған формаларға сүйенудің орнына, пантомимаға ж аңа үлгі берді, ке- 
ңістік және уақыт қызметін, әр мезетте қалыптасатын үздіксіздікті 
ұсынды. Енді мезеттерді тек есте қаларлық имманенттік элементтер- 
ге ғана бөлшектеуге болады», -  деп жауап берді6.

Киноның қозғалыс туралы осы қазіргі заманғы концепцияға толы- 
ғымен сәйкес келетінін Бергсон нақты дәлелдермен көрсетті. Алайда 
осы тұста ол екі жолдың қайсысын таңдарын білмей, қобалжыған се- 
кілді: бірі Бергсонды өзінің бірінші тезисіне қайтадан апарса, екінші- 
сі, керісінше, ж аңа сұрақ туындатты. Бірінші жол бойынша, ғылыми 
көзқарасқа сүйенсек, екі концепция өзара мүлде ұқсамайды, бірақ 
олардың нәтижелері шамалас. Шын мәнінде, екеуі де «мәңгілік по- 
залардың» немесе қозғалмайтын кесінділердің көмегімен қозғалыс- 
ты қалпына келтіру мақсатында тоғысады: екі жағдайда да біз қоз- 
ғалысқа дөп тимей, мүлт кетеміз, себебі өзімізге әлдебір тұтастықты 
ұсынамыз, оның бізге «берілгенін» шамалаймыз, ал шындығында, 
қозғалыс тек тұтастық берілмеген және ұсынылмаған жағдайда ғана 
жүзеге асады. Формалар мен позалардың мәңгілік тәртібімен немесе 
кез келген мезеттер жиынтығында өзімізге тұтастықты ұсынған бой­
да, уақыт мәңгіліктің бейнесіне немесе таңдалған жиынтыңтың сал- 
дарына айналады: шын қозғалысқа мүлде орын қалмайды7. Алайда 
Бергсонның алдынан екінш і жол ашылған секілді. Өйткені қозғалыс 
туралы антикалық концепцияның түп-тамыры мәңгіні ойлауды мін- 
дет етіп қойған антикалық философиядан бастау алса, қозғалыс тура­
лы қазіргі заманғы концепция, қазіргі заманғы ғылым басқа филосо- 
фияны талап етеді. Қозғалысты қандай да бір сәтке ж атқызған кезде, 
біз осы кез келген сәтте жаңаны, басқаша айтқанда, есте қаларлық 
және бірегей нәрсе жасауды ойлау қабілетіне ие болуымыз қажет:

5 Arthur Knight, Revue du cinema, n° 10.

6 Jean Mitry, Histoire du cinema muet, III, Ed. Universitaires, p. 49-51.

7 EC, p. 794 (353).



ҚОЗҒАЛЫС ТУРАЛЫ ТЕЗИСТЕР 21

бұл -  философияның түбегейлі өзгерісі, сайып келгенде Бергсонның 
алдына қойған мақсаты да қазіргі заманғы ғылымға метафизиканы 
тән ету еді, себебі ол ғылымға сәйкес келеді және бір бөліктің өзінің 
екінш і жартысына зәру болатыны секілді, оған жетіспей тұрған нәр- 
сенің бірі саналады8. Әйтсе де осы жолда тоқтау мүмкін бе? Көркем- 
өнер де түбегейлі өзгеріске түсуі қажет деген пікірді теріске шыға- 
руға бола ма? Немесе: «Кино бұл мәселеде маңызды фактор емес, ол 
ж аңа ойдың, ойлаудың тың тәсілінің дүниеге келуінде және қалып- 
тасуында елеулі рөл ойнамайды», -  деп тұжырым жасасақ ше? Міне, 
енді Бергсон қозғалыс туралы өзінің алғаш қы тезисін дәлелдеумен 
ғана шектелмейді. Оның екінш і тезисі орта жолдан тоқтағанына қа- 
рамастан, кинематография туралы басқа көзқарастың пайда болуына 
септігін тигізді, яғни енді «кино -  ең көне иллюзияны жасап шығара- 
тын кемелденген құрылғы емес, керісінше, ж аңа шындықты жетілді- 
ру құралы» деген пікірдің туындауына мүмкіндік берді.

3
Енді Бергсонның сол «Ш ыгармашылыц эволюциясы» атты туын- 

дысында көрсетілген үшінші тезисіне тоқталып өтелік. Егер оны 
ықшамдап тұжырымдасаң, мынадай анықтама шығады: мезет қана 
қозғалыстың жылжымайтын кесінділерін көрсетпейді, сонымен қа- 
тар қозғалыстың өзі де ұзаңтыңтың қозғалмалы кесіндісі, басқаша 
айтқанда, жалпыға бірдейдің немесе қандай да бір бүтіннің кесіндісі 
саналады. Бұл қозғалыс ұзақтықта немесе бүтінде өзгеріске түсетін, 
тамыры тереңде ж атқан нәрсені білдіретінін тұспалдайды. Үзаңтың- 
тың өзгеріс екені оның анықтамасында нақты көрсетілген: ол өзгере- 
ді және үздіксіз өзгеріп отырады. Мәселен, материя қозғалады, бірақ 
ол өзгермейді. Алайда қозғалыс ұзақтықтағы  немесе бүтіндегі өзге- 
рісті білдіреді. Бұл жерде мәселе, бір жағынан, қозғалыстың көріні- 
сінен туындаса, екінш і жағынан, бүтінді ұзақтықпен теңдестіруден 
шығады.

Қозғалыс -  дененің кеңістікте орын ауыстыруы. Бөліктер кеңіс- 
тікте орын ауыстырған кезде, олар құрамына кіретін бүтінде әрда- 
йым сапалы өзгеріс жүзеге асады. Бұл құбылысқа Бергсон өзінің 
«М атерия және жад» еңбегінде көп мысал келтірген. Мәселен, жа- 
нуар қозғалады, бірақ ол жай ғана қозғалмайды, қоректену, қоныс 
аудару және т.б. үшін қозғалады. Қозғалыс әлеуеттер айырмашылы- 
ғын бағамдап, оны жоюды өзіне мақсат етіп қойған сияқты. Егер мен 
абстрактілі бөліктерді немесе бекеттерді А және Б деп алсам, онда

8 EC, р. 786 (343).



22 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

бірінен екіншісіне барып, оларды өзара байланыстыратын қозғалыс- 
ты түсінбеймін. Бірақ менің қарным аш және А бекетінде тұрмын 
делік, ал Б бекетінде тағам бар. Б бекетіне жетіп, тамақтанғанымда 
менің жағдайым ғана өзгермейді, сонымен қатар құрамына А және 
Б бекеттері кіретін бүтіннің жағдайы да, олардың арасында болған- 
ның бәрі де өзгереді. Ахиллес тасбақаны басып озғанда, құрамына 
тасбақа, Ахиллес және олардың арасындағы араңашыңтың енетін 
бүтіннің ж ай-күйі тұтасымен құбылады. Қозғалыс әрқаш ан өзгеріс- 
ке, қоныс аударуға, маусымдық құбылуға әкеледі. Осындай пікірді 
денеге қатысты да айтуға болады: әлдебір дененің құлауы оны өзі- 
мен бірге тартып құлатқан басқа бір дененің әсерінен жүзеге асады, 
осы құлау екі денені де қамтитын бүтіндегі өзгерісті көрсетеді. Егер 
біз таза атомдар туралы ойласақ, онда олардың қозғалыстары ма- 
терияның әр алуан бөлшектерінің өзара әрекеттестігін дәлелдейді, 
ж алпыға бірдей тұтастықтағы түрленулерді, шұғыл ауытқуларды 
және энергетикалық өзгерістерді көрсетеді. Денелердің орын ауыс- 
тыруынан тыс Бергсон вибрацияны және сәулеленуді ашты. «Қозға- 
латындар дегеніміз -  сапаға қатысы жоқ, одан тыс элементтер» деп 
бағамдауымыз -  біздің басты қателігіміз. Алайда сапаның өзі де -  
таза вибрация, ол элементтердің қозғалысымен бір мезгілде өзгеріс- 
ке ұшырайды9.

«Ш ыгармашылыц эволюциясы» кітабында Бергсон әйгілі бір 
мысал келтіреді. Бұл мысалдың танымалдығы соншалықты -  одан 
таңғаларлық дүние көре қою қиын. «Қантты бір стақан суға салған 
соң, -  дейді ол, -  мен оның ерігенін күтуім қаж ет»10. Осы пайымдау- 
дың өзі қы зық, бір қарағанда, Бергсон қасықпен араластыру арқы- 
лы қанттың еруін жылдамдатуға болатынын ұмытып кеткен секілді. 
Бірақ ол мұнымен не айтқысы келді? Судағы қант бөлшектерін бір- 
бірінен ажыратып, оларды сумен араластырып, суспензияға айнал- 
дыратын қасықтың қозғалысының өзі бүтіндегі өзгерісті көрсетеді, 
атап айтқанда, стақан ішіндегі сұйыңтыңтағы өзгерісті, құрамында 
қанты бар судың «қант қосылған» су күйіне сапалы түрде ауысуын 
білдіреді. Егер мен қантты қасықпен араластырсам, бұл қозғалыс- 
ты жылдамдатамын, бірақ енді құрамында қасық бар бүтінді өзгер- 
темін, ал үздіксіз жеделдетілген қозғалыс оның өзгерісін көрсетуді 
жалғастырады. «Физика мен химия зерттейтін массалар мен молеку- 
лалардың үстіртін орын ауыстыруы», шын мәнінде, «тереңде жүзеге 
асатын, бұл өмір үшін маңызды қозғалысқа қарағанда жай ғана орын 
ауыстыруды емес, түбегейлі өзгерісті, түрленуді білдіреді, қозғалу-

9 Бұл мәселелер бойынша, қараңыз: Matiere et memoire, ch. IV, p. 332-340 (220-230).

10 EC, p. 502 (9-10).



ҚОЗҒАЛЫС ТУРАЛЫ ТЕЗИСТЕР 23

шы дененің тоқтауының кеңістіктегі оның қозғалысына қатынасы да 
осы секілді»11. Сондықтан Бергсон өзінің үшінш і тезисінде мынадай 
аналогияны ұсынады:

қозғалмайтын кесінділер _  қозғалмалы кесінді секілді қозғалыс 
қозғалыс сапа өзгерісі

Бұл екі қатынастың арасындағы айырмашылың: сол жақтағы қа- 
тынас иллюзияны білдірсе, оң жақтағысы шындықты көрсетеді.

Бергсон, әсіресе қант салынған бір стақан суға қатысты мысалмен 
«менің үмітім қандай болса да, ол менталды және рухани шындың 
ретінде ұзақтықты білдіреді» дегенді айтқысы келді. Алайда нелік- 
тен рухани шындыңңа үміт артып отырған менің атымнан ғана емес, 
сонымен бірге өзгеріске түсетін бүтіннің атынан куәлік етеді? Ал 
Бергсон былай дейді: «Бүтін берілмейді және ұсынылмайды (қазіргі 
заманғы ғылымның да, антика ғылымының да жіберген қателігі -  
бүтінді, ең болмағанда, екі түрлі тәсілмен беруге тырысуы)». Шын- 
дығында, көптеген философтар бұған дейін де бүтін берілмейді және 
ұсынылмайды деген болатын, бірақ олар бұдан «бүтін -  мағынадан 
айырылған ұғым» деген қорытынды жасады. Бергсон жасаған қоры- 
тынды мүлде басқа: бүтіннің ұсынылмайтын себебі -  оның Ашық бо- 
луында және оған үздіксіз өзгеріп отыру немесе жаңа нәрсенің пайда 
болуына септігін тигізу, бір сөзбен айтқанда, ұзаққа созылу тән еке- 
нінде. «Сондықтан да ғаламның ұзақтығы онда болуы мүмкін шығар- 
машылық еркіндікпен біртұтас болуы қаж ет»12. Сонымен, біз әрда- 
йым ұзақтықпен бетпе-бет келген немесе оған енген кезде, қандай да 
бір өзгеріске түсе алатын және бір тұсы тұйықталмаған бүтіннің бар 
болуы туралы тұжырым жасай аламыз. Бергсон алғаш қыда ұзақтық- 
ты санаға парапар нәрсе ретінде ашқаны мәлім. Бірақ сананы терең 
зерттеу арқылы ол ұзақтық әлдебір бүтінге ашылу және осы бүтіннің 
ашық жеріне сәйкес келу арқылы ғана өмір сүретінін дәлелдей алды. 
Бұл тірі организмдерге де қатысты: Бергсон тіріні жекемен немесе 
жержүзіндегі бүтінмен салыстырғанда, бәлкім, ең көне салыстыру- 
ды қолданған ш ығар13. Дегенмен ол бұл салыстырудың құрамдас бө- 
ліктерінің мағынасын түбегейлі өзгертті. Өйткені бүкіл тірі дүние өз 
бетінше ғаламшардың бүтіні іспетті әлдебір бүтінді білдірсе, бұл тірі 
табиғат бүтін секілді жабық микрокосм дегенді меңземейді, керісін- 
ше, «тірі табиғаттың әлемге ашық, ал әлемнің, яғни макрокосмның

11 EC, р. 521 (32).

12 EC, р. 782 (339).

13 EC, р. 507 (15).



24 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

өздігінен Ашық» екенін көрсетеді. «Бір нәрсе өмір сүретін жердің бә- 
рінде уақыт өз жазбасын жүргізетін ашық тізім бар»14.

Егер бүтінді анықтау қаж ет болса, біз оны Қатынас арқылы анық- 
тар едік. Себебі қатынас заттардың қасиеті емес, әрқаш ан олардың 
құрамдас бөліктерінен тыс тұрады. Мұның үстіне ол Ашықтан ажы- 
рағысыз дүние және рухани немесе менталды тірш ілікпен тығыз 
байланысты. Қатынастар, егер көптеген жабық объектілерге сәйкес 
келіп қалмаса, бүтінге тиесілі болады15. Кеңістіктегі қозғалыстың ар- 
қасында қандай да бір жиынтыңңа тиесілі объектілер орындарын өз- 
гертеді. Дегенмен қатынас арқылы бүтін түбегейлі өзгереді немесе өз 
сапасын өзгертеді. Үзаңтыңтың немесе уақыттың қатынас үшін бүтін 
екені бізге белгілі.

Бүтінді немесе «бүтіндерді» ж иынтыцтармен шатастыруға бол- 
майды. Өйткені жиынтықтар жабық, ал жабық нәрселердің бәрі жа- 
санды жолмен тұйықталған. Ж иынтықтар қашанда бөлшектердің 
жиынтығынан тұрады. Бірақ кез келген бүтін жабық емес, ашық 
болады; оның үстіне тек арнайы мағынада ғана болмаса, негізінде, 
онда бөлшектер болмайды, себебі ол бөлінудің әр сатысында өз таби- 
ғатын өзгертпейінше, бөлшектерге бөліне алмайды. «Шынайы бүтін 
толығымен бөлінбейтін үздіксіздік бола алады»16. Бүтін тұйықталған 
жиынтық емес, керісінше, ол жиынтыңтың ешқашан толығымен жа- 
бық болмауына, ешқашан толығымен берік панада болмауына септі- 
гін тигізеді, осы қасиеттің арқасында ғаламға ж іңіш ке жіп арқылы 
байланған секілді жиынтыңтың әйтеуір бір жері ашық қалады. Бір 
стақан су -  шынымен, нағыз тұйықталған ж иынтық, ол өзінің мына- 
дай бөлшектерін өзінде тұйықтайды: су, қант, мүмкін қасық; алай- 
да бұл жерде бүтін жоқ. Бүтін қалыптасады және ол бөлшектері жоқ 
өзге өлшемде үздіксіз жасалады. Бүтін осы күйлерден түгел өтетін 
таза үздіксіз қалыптасу секілді жиынтықты бір сапалы күйден басқа 
күйге ауыстырады. Дәл осы мағынада бүтін рухани немесе менталды 
бола алады. «Стақандағы су, қант және қанттың суда еру процесі -  
еш күмәнсіз абстракция, ал менің сезімдерім және ақыл-парасатым 
арқылы олар құрамынан бөлініп алынған Бүтіннің тәсілімен дамуы 
ықтимал»17. Әйтсе де кез келген жиынтықты немесе тұйық жүйені

14 EC, р. 508 (16). Бергсон мен Хайдеггер арасындағы жалғыз, бірақ елеулі, маңызды ұқсастық дәл 
осы еді: екі ғалым да уақыт ерекшелігін ашықтық концепциясымен түсіндіреді.

15 Бергсон қарым-қатынас мәселесін ашық, айқын түрде қозғамаса да, біз бұл жерде осы мәселені 
қосып отырмыз. Екі зат арасындағы қарым-қатынас сол заттардың бірінің қандай да бір 
атрибутына жатқызуға болмайтыны және оған қоса жиынтық атрибуттарының біріне телінбейтіні 
бәріне белгілі. есесіне, егер біз бүтінді берілген жиынтық ретінде емес, «үздіксіздік» деп 
қабылдасақ, қатынасты қандай да бір бүтінмен байланыстыру мүмкіндігі толығымен сақталады.

16 EC, р. 20 (31).

EC, р. 502-503 (10-11).17



ҚОЗҒАЛЫС ТУРАЛЫ ТЕЗИСТЕР 25

жасанды түрде бөлу, таза иллюзия емес. Оның орынды себептері бар, 
егер әр заттың бүтінмен қатынасын (заттарды Ашықпен байланысты- 
рып тұратын парадоксалды қатынасты) үзу мүмкін болмаса, қалай 
болғанда да оны ұзартуға, шексіз созуға, бірте-бірте жіңішкертуге 
болады. Материяның ұйымдастырылу құрылымы тұйық жүйелер- 
дің немесе өзіне тән белгілі бөлшектері бар жиынтықтардың пайда 
болуына септігін тигізеді және кеңістіктің өрістеуі мұндай процестің 
қажеттілігін тіптен арттыра түседі. Алайда жиынтықтар кеңістікте 
өмір сүреді, ал бүтін немесе бүтіндер ұзақтықта болады, бұған қоса, 
олардың өздері ұзақтық болып есептеледі және дамылсыз өзгереді. 
Бергсонның бірінші тезисіне сәйкес, екі формула енді орнықты мәр- 
тебеге ие болады: «қозғалмайтын кесінділер + абстрактілі уақыт», 
шын мәнінде, бөлшектері абстрактілі уақытпен есептелетін қозғал- 
майтын кесінділер және бірізді жай-күй саналатын жабық жиынтық- 
тарға меңзейді; ал «шын қозғалыс + нақты ұзақтық» тұйық жүйелер 
арқылы көктей өтетін қозғалмалы кесінділердің тиісті мөлшерімен 
сәйкес келетін қозғалыстарға ие жалғасулы әлдебір бүтіннің ашық- 
тығына сілтейді.

Осы үшінші тезисті ой елегінен өткізе келе, біз іс жүзінде үш 
деңгейді аныңтадың: 1) ажыратуға болатын объектілер мен айқын 
бөлшектердің көмегімен анықталатын жиынтықтар немесе тұйық 
жүйелер; 2) объектілер арасында болатын және олардың бастапқы 
қалыптарын өзгертетін ауыспалы қозғалыс; 3) ұзақтық немесе бүтін, 
өзіне тән ңарым-ңатынастарға сәйкес үздіксіз өзгеретін рухани шын- 
дық.

Демек, қозғалыстың екі қыры бар. Бір жағынан, қозғалыс -  
объектілердің немесе бөлшектердің арасында жүзеге асатын құбы- 
лыс, екінш і жағынан, ол ұзақтықты немесе бүтінді білдіреді. Қоз- 
ғалыс ұзақтықтың өз табиғатын өзгертіп, объектілерде бөлінуіне 
мүмкіндік туғызады, ал объектілер тереңдікке бойлап, сын-сипатын 
жоғалтып, ұзақтықта қайта бірігеді. Ендеше, қозғалыс қандай да бір 
тұйық жүйенің объектілерін ашық ұзаңтыңңа телиді де, ұзақтық- 
ты тұйық жүйе ашуға ұмтылатын жүйенің объектілеріне жатқыза- 
ды. Араларында қозғалыс жүзеге асатын объектілерді қозғалыстың 
өзі білдіретін өзгеруші бүтінмен байланыстырады. Ж әне керісін- 
ше: қозғалыстың арқасында бүтін объектілер арасында бөлінеді, ал 
объектілер бүтінде қайта бірігеді, бұл жерде «бүтін» өзгереді, 
объектілер өзгермейді. Объектілерді немесе бүтіннің бөлшектерін 
біз цозгалмайтын кесінділер деп есептейміз, бірақ бұл кесінділер- 
дің арасында қозғалыс жүзеге асады, объектілерді немесе бөлшек- 
терді өзгеретін бүтіннің ұзақтығымен байланыстырады, демек, қоз- 
ғалыс объектілерге қатысты бүтіннің өзгерісін білдіреді, ал оның



26 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

өзі -  ұзаңтыңтың қозғалат ын кесіндісі. Енді «Материя және жад» 
кітабының бірінші тарауындағы өте терең мәнді тезисті толық түсі- 
нуге негіз бар: 1) мезеттік бейнелер ғана емес, басқаша айтқанда қоз- 
ғалыстың жылжымайтын кесінділері ғана емес; 2) сонымен қатар 
ұзақтықтың қозғалғыш кесінділері саналатын «қозғалыстағы бейне­
лер» бар; 3) одан кейін, «уақыт-бейне», басқаша айтқанда, ұзақтық- 
бейне, өзгеріс-бейне, қатынас-бейне, көлем-бейне бар, бұлардың бәрі 
қозғалыс шегінен тысңары...



2-тарау 
Кадр және план

К адр л ау ж ә н е  к адрға  бөлу

1
Кейін оларды түзетуімізге тура келсе де, біз ең қарапайым анықта- 

маларды негізге аламыз. Кадрлау дегеніміз -  бейнеде болатын нәрсе- 
нің бәрін: декорацияны, кейіпкерлерді, аксессуарларды қамт ит ын  
тұйық немесе салыстырмалы түрде тұйық жүйені анықтау. Де- 
мек, кадр -  көптеген бөлшектен құралған, басқаша айтқанда, өзде- 
рі іш кі жиынтыңтың құрамына енетін бірнеше элементтен тұратын 
жиынтық. Оларды бастан-аяқ түгел есептеу қиын емес. Әлбетте, бұл 
бөлшектердің өзі де бейнеде болады. Бұл пікір оларды Якобсонның 
«объект-белгі» деп, ал Пазолинидің «синема» (cinemes) деп атауына 
түрткі болған еді. Алайда мұндай терминология ойды тілге жетелей- 
ді (синема -  тілдегі фонема болса, ал план монема іспетті), дегенмен 
бұл -  тек сыртқы ұқсастық қана1. Өйткені кадрдың баламасы бар 
дегеннің өзінде, ол лингвистикада емес, ақпарат жүйесінде болмақ. 
Оның элементтері -  кейде сансыз көп, кейде некен-саяқ мәліметтер. 
Сондықтан кадр мына екі үрдістен ажырамайды: қанығу және ыды- 
рау. Дәлірек айтсақ, кең экран және кадр тереңдігі тәуелсіз мәлімет- 
тер санын көбейтуге мүмкіндік берді, сол себептен екінш і кезектегі 
көріністер алдыңғы планға шығады да, артқы планда негізгі әрекет 
жүзеге асып жатады (Уайлер) немесе басты әрекетті екінш і кезекте- 
гі әрекеттен ажырату мүмкін емес (Олтмен). Керісінше, ыдыраған 
бейнелер жалғыз объектіге баса назар аударылған кезде (Альфред 
Хичкоктың «Күдік» фильміндегі іш кі ж ақтан жарық түсірілген бір 
стақан сүт, «Артқы терезе» атты фильміндегі терезенің қара тік 
төртбұрышындағы шылымның ыстық шоғы) немесе жиынтық кейбір

1 Pasolini, I' experience heretique, Payot, p. 263-265.



28 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

қосалқы жиынтықтарынан айырылған кезде ш ыға келеді (Антонио- 
нидің тірш ілік белгісі жоқ жансыз пейзаждары, Озудың бос интерь- 
ерлері). Біздіңше, кадрдағы бейне бос жиынтықта, яғни экран тұтас 
қара немесе тұтас аппақ болған кезде барынша қатты ыдырайтын 
сияқты. Мысалы, Хичкоктың «Арбалған» туындысындағы басқа бір 
стақан сүтті үлкейтіп көрсеткенде, экранда тек аппақ бос бейне ғана 
қалады. Алайда ыдырату арқылы да, ңаныңтырудың көмегімен де 
кадр бізге бейне қызметі оны көруде ғана емес екенін үйретеді. Бей­
не «көріліп» қана қоймай, оқылады да. Кадрдың дыбысты ғана емес, 
визуал ақпаратты да жазатын жасырын қызметі бар. Бейнеден тым 
аз нәрсе көрсек, демек, оны жақсы зерделемегенбіз, оның ыдыраңқы- 
лығы мен ңаныңтығын бағалай білмейміз деген сөз. Ақпаратты жазу 
қызметі тікелей ұсынылатын бейне педагогикасы Годар еңбектерінде 
ғана көрінеді; енді кадр ақпараттың бірде ңаныңтыңтан көмескілен- 
ген, бірде бос жиынтыңңа, ақ немесе қара экранға жинақталған күң- 
гірт бетіне айналады2.

Бұған қоса, кадр әрқаш ан геометриялық немесе физикалық сипат- 
та болды, осыған сәйкес ол таңдалған координаттарға немесе айны- 
малы шамаға қатысты тұйық жүйені құрады. Сондықтан кейде кадр 
параллельдер мен диагональдардан құралған кеңістік құрылымы, әл- 
дебір сыйымды ыдыс құрамы ретінде қабылданып, оның ішінен орын 
тепкен бейненің массасы мен сызықтары тепе-теңдік, ал олардың қоз- 
ғалысы тұраңтылың табады. Дрейерде дәл осы жағдай ж иі кездеседі; 
Антониони болса, кадрға енетін нәрседен бұрын осы геометриялық 
концепцияны қабыл алуға бейім секілді («Тұтылу»)3. Кей уақытта 
кадр өзін толтыратын көріністермен, бейнелермен, кейіпкерлермен 
және объектілермен тығыз байланысты, әрі тәуелді қозғалыстағы 
динамикалық құрылым ретінде қабылданады. Гриффит қолданған 
нұрлы қабықш а әдісі, алдымен бетті оқшаулайды, содан соң ашыла- 
ды және сыртқы ортаны көрсетеді; жапон суреттерінен шабыт алған 
Эйзенштейн зерттеулері кадрды таңырыпңа бейімдейді; Ганстың құ- 
былмалы экраны «көзбен көретін сырнай» тәрізді «драматургия мұқ- 
таждықтарына байланысты» бір ашылып, бір жабылады: мұның бәрі 
бастапқы кезден-ақ кадрдың динамикалық түрде құбылуға талпыны- 
сы еді. Қайткенде де, кадрлау дегеніміздің өзі -  шектеу4. Бірақ, аны-

2 Noel Burch, Praxis du cinema, Gallimard, p. 86: мұнда экран жай ғана «тыныс белгісі» емес, 
сондай-ақ қандай да бір «құрылымдық мағынаға» ие болғандағы қара немесе ақ экран туралы.

3 Claude Ollier, Souvenirs ecran, Cahiers du cinema-GaNimard, p. 88. Антониониге тән «соңынан 
қалмай, жалықтыратын кадрлау» ретінде Пазолини дәл осыған талдау жасады (L'experience 
heretique, p. 148).

4 Доминик Виллен кадрлаушылармен сұхбаттарды қамтитын тың еңбегінде кадрлаудың осы 
аталған екі концепциясын талдайды: Le Cadrage cinematographique.



КАДР ЖӘНЕ ПЛАН 29

ғын айтқанда, шекаралардың өзін екі сипатта: математикалық және 
динамикалық тұрғыдан -  не денелердің болмысын бекітетін олардан 
бұрын ңалыптасңан деректер ретінде, не өмір сүретін дененің мүм- 
кіндіктері жететін жерге дейін нақты созылатын құбылыс ретінде 
түсінуге болады. Антика дәуірінде бұл платоншыл және стоик фило- 
софиялық мектептері арасындағы айырмашылықтың басты аспекті- 
лерінің бірі болды.

Кадр өзі бір мезгілде бөлетін және қайта біріктіретін жүйенің 
бөлшектеріне қатысты да геометриялық немесе физикалы қ сипат- 
қа ене алады. Бірінш і жағдайда, кадр қатаң геометриялық айырма- 
ш ылықтардан ажырамайды. Мұның ж арқын мысалы -  Гриффиттің 
«Төзімсіздік»  фильмі, онда режиссер экранды Бабыл бекінісінің қа- 
бырғаларына сәйкес келетіндей тігінен кеседі, бұған қоса оң жақ- 
тағы жоғарғы көлденең бұрыштан келе ж атқан патш а мен бекініс 
қоршауындағы жол, сол ж ақтағы  көлденең төмен бұрыштан қала 
қорш ауының қақпасынан қос доңғалақты арбалардың кіріп-ш ың- 
қаны көрінеді. Эйзенштейн алтын қиманың кинематографиялық 
бейнеге әсерін зерделеді; Дрейер көлденең сызықтарды, тік сызық- 
тарды, симметрияның әр алуан түрлерін, жоғары мен төменді, ақ 
пен қараның алмасуын зерттеді; экспрессионистер денелер, адам- 
дар, әрекет орындары ж иы латы н диагональдарды және контрдиа- 
гональдарды, пирамида тәрізді және үшбұрышты фигураларды 
дамытты, осы массаларды кадр «төсеніші» пайда болатындай етіп 
соқтығыстырады, «мұнда шахмат тақтасындағы қара және ақ тор- 
көздер секілді әлдене ашық көрінеді» (Лангтың «Нибелунгтері»  
және «М ет рополий»)5. Ж ары қ экспрессионистік үрдіс ізімен тү- 
некпен бірге кадрды екіге бөліп, бір бөлігіне ж айғасқанда немесе 
кезектес ж олақтар түрінде түзілгенде, оның өзі де геометриялық 
оптиканың объектісіне айналады (Вине, Ланг). Табиғаттың дү- 
лей күш терін бір-бірінен бөліп тұратын сызықтар, Джон Фордтың 
фильмдеріндегі секілді маңызды қызмет атқарады: мұнда аспан мен 
жердің арасы айры қш а бөлінгені сонш алықты, жер экранның ең тө- 
менгі ж ағы на әрең сыйып тұрады. Сонымен қатар жерді судан бөлу 
де кездеседі, сондай-ақ су ңашңынды түбіне жасырғанда немесе құр- 
банды су бетінде тұнш ықтырғанда, су мен ауа арасында өте ж іңіш ке 
сызық пайда болады: мәселен мұны, Ле Руаның «М ен цаш цы нм ы н», 
Ньюменнің «Тайсалма»  фильмдерінде кездестіруге болады. Әдетте 
Табиғат күш терін кадрлау адамдар мен заттардікінен басқаша бола­
ды, жеке тұлғаларды кадрлау да -  көпш ілікті кадрлаудан бөлек, су- 
бэлементтер де негізгі секілді кадрланбайды. Демек, кадрдың өзінде

5 Lotte Eisner, L'ecran demoniaque, Encyclopedie du cinema, p. 124.



30 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

алуан түрлі кадрлар болады. Есіктер, терезелер, кіш кене терезелер 
және үй ш атырындағының барлығы кадрдағы кадрлар. Әдетте ұлы 
авторлар осындай екінш і, үш інш і және өзге де дәрежелі кадрларға 
айры қш а ңызығуш ылың танытады. Кадрларды дәл осылай кірікті- 
ру арқылы ж иы нты қты ң немесе тұйық жүйенің бөлшектері бір-бі- 
рінен бөлініп қана қоймайды, сонымен қатар жасырын байланыса- 
ды әрі бірігеді.

Екінш і жағынан, кадрдың физикалық немесе динамикалық кон- 
цепциясы түсініксіз, бұлдыр жиынтықтарды енгізеді, олар өз кезе- 
гінде тек аймақтарға немесе телімдерге ғана бөлінеді. Бұған қоса, 
кадр геометриялық бөлудің емес, физикалық межелеудің объектісі- 
не айналады. Мұны былай баяндауға болады: бүгінде жиынтықтың 
бөлшектеріне тең келетін кадрдың ңарңынды бөліктері, сондай-ақ 
жиынтықтың өзі де көлегейленудің және жарықтандырудың, жарық 
пен көлеңке үйлесімінің барлық сатысынан өтетін, кадрдың күллі ай- 
мағында болатын қандай да бір қоспаны қалыптастырады (Вегенер, 
Мурнау). Экспрессионистік оптиканың екінш і үрдісі, міне, осындай, 
дегенмен кейбір авторларға (экспрессионист болсын-болмасын) екеуі 
де тән. Ми батпақтың немесе дауылдың алай-түлей аласапыранын- 
да таңсәріні ымырттан, ауаны судан, суды жерден айыру мүмкін 
болмайтын уақыт туады6. Сонда мағыналардың үздіксіз өзгеруі ба- 
рысында бөліктер араласу дәрежелеріне қарай ажыратылады және 
біріктіріледі. Ж иынтың әр жолы өзінің табиғи сипатын өзгертпе- 
йінше, бөліктерге бөліне алмайды: бұл -  бөлінетін нәрсеге (divisible) 
емес, бөлінбейтін затқа да (indivisible) емес, «дивидуал» (dividuel) 
нәрсеге келгенде әділ. Мұндай жағдай геометриялық концепцияда 
да болғаны шындың: бұл кадр табиғатының өзгерістерін білдіретін 
кадрлардың кірігу процесі еді. Кинематографиялың бейне әрдайым 
«дивидуал» болады. Мұндай пайымдауға шешуші негіз -  экран, себе- 
бі ол кадрлардың жиектемесі қызметін атқара отырып, ортақ өлшемі 
жоқтарға өлшем береді: шалғайдағы пейзаж бейнеленген план мен 
бет әлпеттің ірі планы, астрономиялық жүйе мен су тамшысы, яғни 
ңашыңтыңтың, бедердің және жарықтың ортақ бөлгіші жоқ бөлшек- 
тер. Осының барлық бағытында кадр бейнені аймақсыздандыруды 
қамтамасыз етеді.

Сондай-ақ кадр кадрлау бұрышымен өзара қатынаста болады. 
Өйткені жабық жиынтықтың өзі -  бөлшектердің жиынтығы туралы 
субъектив кадрға бағыттайтын оптикалық жүйе. Әрине, субъектив 
кадр тосын немесе әдеттен тыс болуы немесе болып көрінуі ықти- 
мал: кинода жоғарыдан төменге, төменнен жоғарыға және жер беті-

Салыстырыңыз: Bouvier et Leutrat, Nosferatu, Cahiers du cinema-Gallimard, p. 75-76.



КАДР ЖӘНЕ ПЛАН 31

нен қарағандағы т.б. бағыттағы субъектив кадрлар кездеседі. Бірақ 
олар прагматикалық ережеге бағынатын сияқты, бұл ереже нарра- 
тивті киноға ғана қатысты емес: мағынасыз эстетизмнен аулақ болу 
үшін олар барынша түсінікті болуға тиіс, алғашқысын қамтитын кең 
ауқымды жиынтың тұрғысынан немесе алғаш қы жиынтыңтың бас- 
тапқыда байқалмайтын, тікелей берілмеген элементі тұрғысынан, өз 
бірқалыптылығын және реттілігін көрсетуі қажет. Ж ан Митри еңбе- 
гінен осыған қатысты үлгілі сипаттаманы табуға болады: Любичтің 
«Үзілген бесік жыры» фильмінде бір қапталдан және орташа биіктік- 
те қозғалатын камера көрермендер тізбегін артқы жағынан көрсете- 
ді де, алға өтіп кетуге тырысады, бірақ жарымжан аяғының астынан 
өтіп ж атқан әскери шеру көрінісі мүгедекке келіп тіреледі. Сонымен 
камера кадрға сау аяқты , балдақты және жарымжан аяқты ң астынан 
әскери шеру көрінісін қосады. Міне, кадрлаудың әдеттен тыс нағыз 
бірегей бұрышы! Бұған қоса, басқа планда, ж алғызаяқ мүгедектің ар- 
тында аяғы мүлде жоқ басқа жарымжан адам көрсетіледі, ол әскери 
шеруді жоғарыдағы субъектив кадрдың өзектілігін арттыра түсетін 
тұстан тамашалап тұр7. Демек, бұл жерде кадрлау бұрышы орынды. 
Алайда бұл прагматикалық ереже әрдайым жүзеге аса бермейді, тіп- 
ті жүзеге асқанның өзінде, бәрін толық түсіндіре алмайды. Ж анама 
перспективамен де, парадоксты бұрышпен де сәйкес келмейтін, бей- 
ненің басқа өлшеміне бағыттайтын осындай жалпы заңдылықтан 
ауытқыған субъектив кадрды көрсету үшін Бонитцер «декадрлау» 
деген өте ңызыңты ұғымды қолданысқа енгізді8. Мұндай «декадр­
лау дың» мысалдарын «Ж анна д'Арктъщ азабы» фильмінде экран 
шетімен кесілген беттерден, Дрейердің «қиғыш» кадрларынан табу- 
ға болады. Оның үстіне, келешекте біз өлі аймақты көмкеретін, Озу 
тәсіліне лайық бос кеңістіктердің бар екенін немесе Брессон стилін- 
дегі бөлек-бөлек кеңістіктерді көреміз. Бұл кеңістіктердің бөліктері 
өзара үйлеспейді, баяндау жағынан немесе кеңірек мағынада, праг- 
матикалық тұрғыдан ақтауға келмейді, сондай-ақ визуалды бейнеге 
көру қызметінен бөлек, оқу қызметі де тән екенін растау үшін қажет 
болуы ықтимал.

Қалғаны -  кадр сыртындағы кеңістік. Бұл бір нәрсенің жоқтығын 
білдіретін ұғым емес; сондай-ақ оны бірі -  визуалды, енді бірі -  ды- 
бысты екі кадрдың сәйкессіздігі арқылы ғана анықтауға болмайды 
(мысалы, Брессонда дыбыс көрінбейтін нәрсе туралы хабар берген- 
де, оны қайталаудың орнына көзге көрінетін қызмет «эстафетаны

7 Jean Mitry, Esthetique etpsychologie du cinema, II, Ed. Universitaires, p. 78-79.

8 Pascal Bonitzer, «Decadrages», Cahiers du cinema, no 284, janvier 1978.



32 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

жалғастырады»)9. Кадрдан тыс кеңістік біз естімейтін және көрмей- 
тін, бірақ шынымен бар нәрсеге бағытталады. Рас, бұл бар болу -  ше- 
шімін таппаған мәселе, оның өзі кадрлаудың екі концепциясына жү- 
гінеді. Егер біз Базеннің «кэштеу (кадрды экранға бейімдеу. -  Ред.) 
немесе кадр» деген баламасымен келіссек, кейде кадр қозғалмалы 
кэштеу сияқты  жұмыс істейді, яғни кадрдың барлық бөліктерінің 
жиынтығы өте кең ауқымды біртекті жиынтыңңа ұласады, онымен 
кадр өзара байланысқа түседі, ал кейде кадр картина сияқты қызмет 
атқарады: өзіне қажетті жүйені оқшаулап, оның айналасын жояды. 
Мұндай ңарама-ңарсылыңтың айқын үлгісі -  Ренуар мен Хичкок 
арасындағы айырмашылың: біріншісі, кеңістік пен қимыл «табиғат- 
тағы сынама» секілді көрінетін кадр шегінен әрдайым шығып кетеді 
десе, екіншісінде, кадр «барлық құрамдас бөліктерге шектеу» қойып, 
картинаны немесе театр сахнасын емес, төртбұрышты тұсқағаздарды 
елестетеді. Алайда кадр элементтерінің іш інара жиынтығы кадрдан 
тыс кеңістікпен кадрдың жағымды қасиеттері және қайтадан кадр- 
лау арқылы ғана қатынасқа түссе, онда тұйық, тіпті «қатты тығын- 
даулы» жүйе кадрдан тыс кеңістікті сырттай ғана жояды, шын мәнін- 
де, ол оған өз қалауынш а шешуші маңыз, тіптен бірінші жағдайдан 
да күш тірек, анықтаушы мән береді10. Кез келген кадрлау кадрдан 
тыс құбылыстарға себепші болады. Кадрдың екі түрі бар, оның біреуі 
кадрдан тыс кеңістікке бағытталады деуге болмайды; дұрысы, кадр­
дан тыс кеңістіктің бір-біріне мүлде ұқсамайтын екі аспектісі бар, 
олардың әрқайсысы кадрлаудың өзіне тән тәсіліне жүгінеді.

Материяның бөлінгіштігі оның бөліктерінің алуан түрлі жиын- 
тықтар құрамына енетінін білдіреді, өз кезегінде бұлар үнемі қосал- 
қы жиынтықтарға бөлінеді немесе өздері ең ірі жиынтықтардың қо- 
салқы жиынтықтары болады, бұл құбылыс осылай шексіз жалғаса 
береді. Сондықтан материяны тұйық жүйелерді қалыптастыру үрдісі 
де, осындай үрдістің аяқталмауы да анықтай алады. Кез келген тұ- 
йық жүйе басқа жүйелермен өзара байланыста болады. Қант қосыл- 
ған суы бар стақанды Күн жүйесімен, кез келген жиынтықты одан

9 Bresson, Notes sur le cinematographe, Gallimard, p. 61-62: «Дыбыс ешқашан бейнеге, ал бейне 
дыбысқа көмектеспеуге тиіс. (...) Бейне де, дыбыс та бір-біріне қолдау көрсетпей эстафета 
тапсырғандай кезектесіп жұмыс істегені жөн».

10 Кадрдан тыс құбылыстарды ноэль Берч жүйелі зерттеген, ол зерттеуін ренуардың «Нана» 
(Praxis du cinema, p. 30-51) фильмін негізге ала отырып жүргізген. және жан нарбони дәл 
осы көзқарас тұрғысынан Хичкокты ренуарға қарсы қойып салыстырады («Hitchcock, Cahiers 
du cinema», «Visages d'Hitchcock», p. 37). әйтсе де нарбони кинематографиялық кадр Базен 
түсінген мағынада әрқашан кэштеу (кадрды экранға бейімдеу) болмақ: міне, сондықтан 
Хичкоктың жабық кадрлауында өзіне тән кадрдан тыс құбылыстар бар, дегенмен олар ренуар 
еңбегіне қарағанда, мүлде басқаша әрекет етеді (бұл енді «экран бетін түгел алып жатқан 
бірыңғай тұтас және біртекті кеңістік» емес, керісінше, «экран бетінің сыртындағы үзік-үзік және 
әртекті «ажыратылған кеңістік», бұл виртуалдылардың пайда болуына септігін тигізеді).



КАДР ЖӘНЕ ПЛАН 33

да ірі жиынтықпен жалғастыратын әлдебір жіп қашанда табылады. 
Кадрдан тыс кеңістік деп аталатын құбылыстың нақты мәні осында: 
жиынтың кадрланатын, яғни көзге көрінетін болғандықтан, оны- 
мен бірігіп, ірі жиынтық қалыптастыратын басқа жиынтықтар да 
өмір сүреді, осы ең ірі жиынтық ж аңа кадрдан тыс кеңістік және т.б. 
жасаса ғана көзге көрінбек. Осы жиынтыңтардың жиынтығы бір- 
тектес континуумды, бүкіл ғаламды немесе материяның шексіз пла- 
нын құрайды. Дегенмен мұндай план немесе оның толассыз ұлғаю- 
шы жиынтықтары қалайда бүтінмен жанама қатынаста болатынына 
қарамастан, «бүтін» бола алмайды. Егер барлық жиынтыңтардың 
қосындысын бүтін ретінде ңарастырсаң, шешімі табылмайтын қай- 
шылықтарға тап боларымыз анық. «Бүтін» ұғымы мағынасын мүл- 
де жоймайды, тек ол жиынтық емес және оның бөліктері болмайды. 
Бүтін дегеніміз -  кез келген ауқымды жиынтыңтың тұйықталуына 
кедергі жасайтын нәрсе; бүтін ол жиынтықты өзінен ірі ж иынтықта 
жалғасуға мәжбүр етеді. Сонымен, бүтін жиынтықтарды кесіп өтетін 
және олардың әрқайсысына басқалармен шексіз ңарым-ңатынасңа 
түсуге міндетті түрде жүзеге асатын мүмкіндік беруші әлдебір ж іп се- 
кілді. Демек, бүтін дегеніміз -  Ашық, ол материя мен кеңістікке ғана 
емес, сонымен қатар уақытқа, тіпті рухқа жүгінеді. Ендеше, жиын- 
тықтар арасындағы ңарым-ңатынас қандай болса да, бір жиынтық- 
тардың басқа жиынтықтарда ұзартылуын әр жиынтық арқылы өте- 
тін бүтіннің ашықтығымен ешқашан шатастырмаймыз. Тұйық жүйе 
ешқашан абсолютті түрде тұйық болмайды; бір жағынан, кеңістікте 
ол басқа жүйелермен біршама «жіңішке жіптің» көмегімен байла- 
нысқан, екінш і жағынан, әлдебір бүтінде біріктірілген немесе қайта 
біріктірілген. Бұл бүтін оған жаңағы ж іңіш ке жіп бойымен қандай 
да бір ұзаңтыңты жеткізеді11. Олай болса, Берчпен бірге кадрдан тыс 
құбылыстардың нақты кеңістігі мен қиялдағы кеңістігін ажырату 
ж еткіліксіз болуы мүмкін: өйткені қиялдағы дүние көз жетер жер- 
ге түскен, яғни кадрдан тыс құбылыс болуын тоқтатқан кезде, нақты 
нәрсеге айналады. Кадрдан тыс кеңістік табиғи тұрғыдан бір-бірінен 
өзгеше екі аспектіге ие. Оның біріншісі -  салыстырмалы аспектінің 
арқасында кез келген тұйық жүйе кеңістікте көрінбейтін жиынтық- 
қа бағытталады және өзі ж аңа көрінбейтін жиынтық туындатса да, 
көзге көріне алатын күйге өзгере алады, бұл процесс шексіз жалға- 
са береді. Екінші аспект -  абсолютті, бұл арқылы тұйық жүйе енді 
жиынтық болып саналмайтын және көзге көрінетіндер қатарына

11 Бұл мәселелердің бәрін Бергсон «Шығармашылық эволюциясы» туындысының «Жіңішке жіп» 
туралы  1-тарауында қарастырған. (L'evolution creatrice, ch. I. Sur le «fil tenu », қараңыз: p. 503 
(10).



34 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

кірмейтін тұтас әлемнің жаратылысына тән ұзаңтыңңа ашылады12. 
Декадрлау «прагмат икалық тұрғыдан» өзін-өзі ақтамаған кезде, ол 
өзінің өмір сүру мәнін осы екінші аспектіден табады.

Бірінш і жағдайда -  кадрдан тыс кеңістік басқа жерде, дәл қасын- 
да немесе төңірегінде болатын нәрселерді білдіреді; екінш і жағдай- 
да -  ол бар-жоғы беймәлім қауіпті жағдайдан хабардар етеді, алайда 
мұны «талап ету» немесе «қарсыласады» деген жөн секілді. Бұл -  
біртекті уақыт пен кеңістік шегінен тысқары, айрықш а Басқа Орын. 
Кадрдан тыс кеңістіктің бұл екі аспектісі өзара үздіксіз араласаты- 
нына еш күмән жоқ. Алайда кадрланған бейнені тұйық жүйе ретінде 
қарастырғанда, біз «жіңішке жіптің» табиғатына байланысты бір ас­
пект екінш і аспекті жеңіп шығады деп сеніммен айта аламыз. Көзге 
көрінетін жиынтықты көзге көрінбейтін басқа жиынтықтармен жал- 
ғайтын ж іп неғұрлым жуан болса, кадрдан тыс кеңістік өзінің басты 
қызметін -  кеңістікті кеңістікке қосуды соғұрлым жақсы атқарады. 
Бірақ ж іп өте ж іңіш ке болса, ол кадрдың жабықтығын нығайтумен 
немесе оның сыртқы дүниемен қатынасын жоюмен шектелмейді. 
Әрине, «жіңішке жіп» салыстырмалы тұрғыда тұйық жүйені толық 
оқшаулай алмайды, бұл тіпті мүмкін емес. Дегенмен жіп неғұрлым 
ж іңіш ке болса, ұзақтық жүйені өрмекші секілді өз торына соғұрлым 
шырмап матайды және кадрдан тыс құбылыс өзінің басқа қызметін -  
ешқашан толық жабылмайтын жүйеге кеңістікаралың және рухани 
сипат енгізеді. Дрейер бұл өзара байланысты «аскеттік» әдіске айнал- 
дырды: кеңістіктегі бейне неғұрлым жабық болса, тіпті екі өлшеммен 
шектелсе, төртінші өлшемге, яғни уақытқа және бесінші өлшем -  
Рухқа ашылуга  соғұрлым қабілетті болады; бұл жерде Ж аннаның 
немесе Гертрудтың рухани шешімін еске түсірген жөн13. Клод Олье 
Антонионидің геометриялық кадрына анықтама бергенде, күткен 
кейіпкердің әлі көрінбейтінін (кадрдан тыс кеңістіктің бірінші қыз- 
меті) ғана емес, сонымен қатар бұл кейіпкердің әлдебір бос аймақта 
«түсірілуі мүмкін емес ақтың үстіндегі ақта» қас қағым сәтте көз 
алдымыздан жылт ете қалатынын да айтқан; бұл, шынында да, кө- 
рінбейді (екінші қызметі). Хичкок кадрларында басқаша: ол тек қор- 
шаған ортаны жасырумен, тұйық жүйені «мықтап бекітумен» және

12 Бонитцер Берчке қарсылық білдіріп: «Кадрдан тыс кеңістіктің қалыптасу алаңы» болмайды 
және дәнекерлік әсерінен өзектілігі артқанның өзінде, кадрдан тыс кеңістік қиялдағы құбылыс 
болып қала береді, ал бір нәрсе әрқашан кадрдан тыс қалады», -  деді: Бонитцердің айтуынша, 
ол -  камераның өзі. Камера да кадрда көріне алады, бірақ мұндай жағдайда ол бейнеге жаңа 
екіұштылық қасиет береді (Le Regard et la Voix, 10-18, p.17.). Бонитцердің бұл ескертулері 
толығымен орынды деп ойлаймыз. Бірақ, біздің пікірімізше, кадрдан тыс кеңістікке де ішкі 
құбылмалылық тән, ол тек жұмыс құралын ғана меңземейді.

13 Морис Друзи Дрейерден үзінді келтірген. Drouzy Maurice, Carl Th. Dreyer ne Nilsson, Ed.du Cerf, 
р. 353.



КАДР ЖӘНЕ ПЛАН 35

бейнеге құрамдас бөліктердің барынша толық мөлшерін шоғырлан- 
дырумен ғана шектелмейді; бұған қоса, ол бейнені бүтін түзетін таза 
ой қатынастарымен бірлескен әрекетке (бізге көрініп тұрғанындай) 
ашық және менталды бейнеге айналдырады. Біздің «кадрдан тыс 
кеңістік әрқаш ан, тіпті өте тұйық бейнелердің өзінде де бар болады» 
дегеніміз сол себепті. Біз кадрдан тыс құбылыстарда бірден екі ас­
пект -  басқа жиынтықтармен өзекті бола түсетін қатынас және бүтін- 
мен виртуалды қатынас болатынын да атап өткенбіз. Алайда бірінші 
жағдайда, қатынастың жұмбаққа толы екінш і түрі жанама жолмен, 
қатынастың бірінші түрінің көмегімен, оның ұзаруының және бейне- 
лердің бірізділігінің арқасында жүзеге асады; екінш і жағдайда, оған 
тікелей бейненің өзінде, қатынастың бірінші түрін шектеу және жою 
жолымен қол жеткізіледі.

Кадр туралы осы талдау нәтижелерін тұжырымдайың. Кадрлау 
дегеніміз -  әлдебір жиынтыңңа енетін алуан түрлі бөліктерді таңдау 
шеберлігі. Бұл жиынтың -  салыстырмалы және жасанды түрде түзіл- 
ген тұйық жүйе. Кадр айқындаған тұйық жүйе, оның өзі көрермен- 
дерге баяндайтын деректермен байланыста қарастырылуы керек: ол 
ақпаратқа толы, қанық немесе ыдыраңқы. Қалыпты және шектеулі 
сипатта қарастырылғанда, ол геометриялық немесе физика-динами- 
калы қ болады. Өзіне тән бөліктердің табиғаты тұрғысынан зерделе- 
сек, оның тағы да геометриялық, сондай-ақ физикалық және дина- 
микалық құбылыс екенін көреміз. Бұл -  оптика жүйесі, біз оны көру 
нүктесіне, кадрлау бұрышына қатысты қарастырғанда, ол прагмати- 
калы қ тұрғыдан қисынды немесе маңызды себепті талап етеді. Соны- 
мен, бұл жүйе кадрдан тыс кеңістікті оны ұзартатын аса ірі жиынтық 
формасында немесе оған енетін бүтін формасында анықтайды.

2
Кадрға бөлу -  планды анықтау, ал план -  тұйық жүйеде эле- 

менттер немесе ж иынтық бөліктері арасында болатын қозғалыс- 
ты анықтау. Бірақ біз қозғалыстың жиынтықтан табиғи қасиеттері 
бойынша ерекшеленетін бүтінге де қатысы бар екенін көріп отырмыз. 
Бүтін -  өзгеретін нәрсе, оны Ашық немесе ұзақтық деуге де болады. 
Сондықтан қозғалыс бүтіннің өзгерісін, әлде сол өзгерістің бір кезе- 
ңін немесе аспектісін, қандай да бір ұзақтықты немесе оның жеке 
бөліктерін білдіреді. Осылайша қозғалыстың көзге көрінетін жағы 
мен жасырын жағы, парақтың беті мен сырты секілді бір-бірінен 
ажырамайтын екі қыры бар; олар -  бөліктер арасындагы қатынас 
және бүтіннің ықпалы. Бір жағынан, қозғалыс әрқайсысы қозғал- 
майтын кесінділерге ұқсас әлдебір жиынтық бөліктерінің өздеріне



36 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

сәйкес орындарын өзгертеді; екінш і жағынан, ол -  өзі өзгеруін ай- 
қындайтын бүтіннің қозғалмалы кесіндісі. Бір көзқарас -  оны салыс- 
тырмалы десе, екінш і көзқарас -  абсолютті деп атайды. Кейіпкерлер 
қозғалатын, бірақ өзі жылжымайтын планды алайық: олар өзіне тән 
орындарын кадрланған жиынтықта өзгертеді, алайда бұл өзгеріс 
болып ж атқан тағы бір құбылысты -  осы жиынтың арқылы өтетін, 
бүтінде жүзеге асатын, аз болсада сапалы түрленуді білдірмесе, өз 
бетімен істелген қисынсыз құбылыс болар еді. Енді камера қозғала- 
тын планды ңарастырайың: камера бір жиынтықтан екіншісіне орын 
ауыстырып, олардың өздеріне тән орындарын өзгерте алады, алайда 
мұның бәрі салыстырмалы түрлендіру осы жиынтықтар арқылы өте- 
тін бүтіннің абсолютті өзгерісін білдірген жағдайда ғана қажет. Мә- 
селен, камера ер мен әйелдің соңынан еріп келеді делік: олар баспал- 
дақпен көтеріліп, бір есікке жетеді, ер адам есікті ашады. Содан соң 
камера оларды тастап кейін шегініп, бір ғана планды көрсетеді. Әрі 
қарай камера пәтердің сыртқы қабырғасымен жүріп отырып, қайта- 
дан баспалдаққа тап болып, төмен құлдилайды. Соңында, камерамыз 
шегіншектей келіп, ж аяуж олға шығады да, үйдің сыртқы қабырғасы 
бойымен пәтердің көмескі терезесіне дейін көтеріледі, оны сыртынан 
көрсетеді. Егер қозғалыс дәл қазір болғалы ж атқан жайтты -  түрле- 
ну арқылы өзі өтетін бүтіндегі өзгерісті көрсетпесе, қозғалмайтын 
жиынтықтардың бір-біріне қатысты орындарын өзгертетін бұл қозға- 
лыстың қажеті де болмас еді: әйелді өлтіргелі жатыр, ол іш ке өз еркі- 
мен кірген, енді ешқайдан көмек күте алмайды, тірі қалуы неғайбіл. 
Бұл мысалды (Хичкоктың «Долдануы») баяндаудағы эллипсис жағ- 
дайы деп бағалаушылар көп. Алайда дәл осы жағдайда эллипсистің, 
тіпті баяндаудың да болу-болмауы маңызды емес. Бұл мысалдарда- 
ғы маңыздысы -  план қандай болса да, оның екі полюсі бар: бірін- 
шісі -  кеңістіктегі ж иынтықтарға қатысты; ол элементтер немесе 
қосалқы жиынтықтар арасындағы қатынастарға өзгеріс енгізеді; 
екіншісі -  ұзақтықта абсолютті өзгеріске енетін бүтінге қатысты. 
Бұл бүтін эллипсистікке және нарративтілікке ие бола алады, бірақ 
бұлармен шектелмейді. Алайда план қандай болса да, оның әрдайым 
мынадай екі аспектісі болады: ол жиынтықтағы немесе жиынтықтар- 
дағы салыстырмалы орнықты орындардың өзгерісін көрсетеді және 
әлдебір тұтастықтағы немесе кең ауқымды тұтастықтағы абсолютті 
өзгерістерді білдіреді. Ж алпы алғанда, планның бір жағы жиынтық- 
қа қарап тұрады, бұл оның бөліктері арасындағы түрленуді білдіреді, 
екінш і жағы бүтінге қарап тұрады, бұл оның өзгерісін немесе қандай 
да бір түрленуін айғақтайды. Осы себептен планның тұру қалпын 
жиынтықты кадрлау мен бүтінді монтаждау арасындағы аралық 
дәнекерші ретінде абстрактілі түрде анықтауға болады. План бірде



КАДР ЖӘНЕ ПЛАН 37

кадрлау полюсіне бет бұрса, бірде монтаж полюсіне қарайды. План 
дегеніміз -  өзінің екі ж ақты  аспектісінде қарастырылар қозғалыс: 
бұл -  кеңістікке созылатын жиынтың бөліктерінің орын ауыстыруы, 
сонымен қатар ұзақтықта кейпін құбылтатын бүтіннің өзгерісі.

Бұл -  планды абстрактілі түрде анықтау ғана емес. Өйткені план 
бір аспектіден екінш і аспектіге өту барысын, қос аспектінің бөлісуін 
немесе таратылуын, шексіз өзара түрленуін үнемі қамтамасыз еткен- 
де ғана өзінің нақты анықтамасына ие болады. Бергсонның үш деңге- 
йіне қайта оралайық: жиынтықтар және оның бөліктері; Ашықпен 
немесе ұзаңтыңтағы өзгеріспен сәйкес келетін бүтін; бөліктер немесе 
жиынтықтар арасында болатын, сондай-ақ ұзаңтыңты да, басқаша 
айтқанда, бүтіндегі өзгерісті де білдіретін қозғалыс. План өзара түр- 
ленуді, айналымды үздіксіз қамтамасыз ететін қозғалыс тәрізді. Ол 
ұзаңтыңты жиынтықты құраушы объектілерге сәйкес бөледі; бұған 
қоса, объектілер мен жиынтықтарды бір ғана ұзақтықта біріктіреді. 
Ол ұзаңтыңты әртекті «ұзаңтың бөліктеріне» үздіксіз бөліп, кейінгі- 
лерді ғаламдық бүтінге тән ұзақтықта біріктіреді. Бұл бөлінулер мен 
қосылуларды жүзеге асыратын сана екенін ескерсек, онда планның 
да сана секілді әрекет ететінін болжауға болады. Алайда жалғыз «ки- 
нематографиялық сананың» бізге, көрермендерге және кейіпкерлер- 
ге қатысы жоқ: бұл -  біресе адамға ұқсайтын, біресе ұқсамайтын, 
енді бірде адам қабілетінен тыс күш  тәрізді камера. Судың қозға- 
лысын, алыстағы құстың қозғалысын және қайықтағы кейіпкердің 
қозғалысын ңарастырайың: олар адамдық сипатқа енген Табиғаттың 
үйлесімді бүтінінде өзара бірігіп кетеді. Кенет құс, кәдімгі ш ағала 
екпіндей ұшып келіп, адамды шоқи бастайды: үш ағын бөлініп, бір- 
біріне жат бола бастайды. Бүтін қайта қалпына келеді, бірақ тағы да 
өзгереді: ол құстардың әлдебір бүтінінің бірыңғай санасына немесе 
түйсігіне айналады және сарыла күте-күте адамнан теріс айналған, 
толығымен «құсқа тән» Табиғатты көрсетеді. Құстар әр жерде, сан 
алуан тәсілмен өз құрбандарына шабуыл жасай бастаған сәтте бүтін 
қайтадан және басқаша бөлінеді. Содан соң адамға тән және тән емес 
құбылыстар өзара белгісіз ңарым-ңатынасңа түскен кезде, ол бітім 
жасағандай қалы пқа еніп, қайта өзгереді ^Хичкоктың «Құстары»). 
Бөлініс екі бүтіннің арасында жүзеге асады немесе бүтін екі бөлініс- 
тің арасында болады деп айтса да артық емес14. План, яғни сана қоз- 
ғалыс сызығын көрсетеді, ал қозғалыс арасында жүзеге асатын зат- 
тардың әлдебір бүтінде, ал бұл бүтіннің заттар арасында дамылсыз 
бірігуіне септігін тигізеді («дивидуал»).

14 Ағындардың бөлінуі және қосылуы туралы. Салыстырыңыз: Bergson, Duree et simultaneite, ch. 
ІІІ. (Бергсон үлгі ретінде үш ағынды алады: сана, ағынды су және ұшқан құс).



38 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

Қозғалыстың өзі ыдырайды және қайта қосылады. Ол жиынтың 
аясында өзі әрекеттесетін элементтерге сәйкес ажырайды: кейбір эле- 
менттер қозғалыссыз қалса, кейбіріне қозғалыс тән, тағы біреулері 
әлдебір қарапайым немесе бөлінетін қозғалысқа түседі... Дегенмен 
қозғалыс өзгерісін көрсететін бүтінге тәуелді, елеулі де күрделі, бө- 
лінбейтін қозғалыста қайтадан бірігеді. Кейбір елеулі қозғалыстарды 
автордың өзіне тән шығармашылың ерекшелігі деп қарастыруға бо- 
лады. Олар бір фильмнің немесе тіпті автордың бүкіл шығармашы- 
лығының тұтастығын сипаттайды, сонымен қатар белгілі бір автор- 
дың өзіндік қолтаңбасын көрсететін бейненің немесе осы бейнедегі 
детальдардың салыстырмалы қозғалысымен бірлесіп әрекет етеді. 
Мурнаудың «Фауст» туындысы туралы үлгі боларлық зерттеуінде 
Эрик Ромер «картина кеңістігінде» кеңею мен сығылу қозғалыстары- 
ның адамдар мен заттар арасында қалай таралуымен қатар «фильм 
кеңістігінде» Ізгілік пен Зұлымдың, Құдай мен Ібіліс секілді шына- 
йы Идеяларды білдіру тәсілдерін де көрсеткен15. Орсон Уэллс көбіне- 
се өзара үйлесімді екі қозғалысты сипаттайды, оның бірі арасында 
саңылаулары бар, кедір-бұдырлы және сопақша темірторда көлденең 
сызықпен тура жүгіріс тәрізді болса, екіншісі тік осі жоғарғы жақ- 
тан түсіруді немесе төменгі ж ақтан түсіруді еске салатын шеңберге 
ұқсайды. Дәл осындай қозғалыстар Кафканың әдеби туындылары- 
на дем берсе, бұдан Уэллс пен Кафка арасындағы ұңсастың туралы 
қорытынды шығаруға болады. Әрине, бұл «<Сот ісі» фильмімен шек- 
телмейді, қайта Уэллске өзін тікелей Кафкамен салыстыру нелік- 
тен қажет болғанын түсіндіреді. Мұндай қозғалыстар Ридтің «Үшін- 
ші адамында» қайтадан көрініс тауып, онымен терең үйлесе кетсе, 
«Уэллс бұл туындыда актер ретінде ойнап қана қоймай, оны жасауға 
белсенді ңатысңан» немесе «Рид Уэллстің шығармашылығынан ша- 
быт алған шәкірті» деп тұжырым жасауға болады. Көп фильмдерін- 
де Куросаваның жапонның жалған иероглифіне ұқсас өзіне тән қол- 
таңбасы көрініс тапқан: тік жуан сызық экранда жоғарыдан төмен 
түседі, осы мезгілде қос қапталдан екі кіш ігірім  қозғалыс экранды 
оңнан солға және солдан оңға кесіп өтеді; біз мұндай күрделі қозға- 
лыс фильм бүтінімен сәйкесетінін және сол бүтін қабылдап, ұғынуы- 
мызға байланысты екенін көреміз. Хичкоктың кейбір фильмдерін 
талдай келе, Франсуа Рено оның туындыларының әрқайсысы үшін 
жалпыға бірдей қозғалысты немесе режиссердің дара қолтаңбасы 
деуге болатын «негізгі, геометриялық немесе динамикалық форма­
ны» атап көрсеткен: мәселен, «Бас айналудагы» спиральдар, «Дел- 
ццлы» фильміндегі үзік сызықтар мен бір-біріне қарама-қарсы ақ,

15 Eric Rohmer, L'organisation de I'espace dans le « Faust» de Murnau, 10-18.



КАДР ЖӘНЕ ПЛАН 39

қара құрылымы, «Солтүстікке Солтүстік-Батыс арқылы» карти- 
насындағы сілтеуішпен көрсетілген (оқ сияқты атылған) картезиан- 
дық координаттар...» Сонымен қатар бұл фильмдердегі елеулі қозға- 
лыстар, өз кезегінде, олардан да ірі қозғалыстың құрамдас бөліктері 
болуы ықтимал, бұл ірі қозғалыс Хичкоктың бүкіл шығармашылы- 
ғының бүтінін және осы ш ығармашылықтың дамуы мен өзгеру тәсі- 
лін көрсетеді. Сондай-аң бұдан басқа да ағым ңызыңты. Ол бойынш а 
өзгеріске түсетін бүтінге бағытталған елеулі қозғалыс салыстырмалы 
қозғалыстарға, жиынтың бөліктерінің тиісті орындарына, адамдар 
мен заттарға тән елеулі белгілер мен ажырағысыз қасиеттерге, эле- 
менттерді қайта бөлуге бағытталған жергілікті формаларға бөліне- 
ді. Реньо Хичкок туындыларына қарап отырып, осы құбылыстарды 
зерттеді (мәселен, «Бас айналу»  фильміндегі ең үлкен спираль ке- 
йіпкердің бас айналуының себебі бола алуымен қатар, өз машинасы- 
ның ізімен салатын өрнек немесе кейіпкер әйелдің басындағы шаш 
қыстырғыш та бола алады)16. Осындай талдауды әр авторға жасаған 
дұрыс, бұл -  кез келген авторды талдауға қаж етті зерттеу бағдар- 
ламасы, мұны стилистика деп атауға болады: біріншіден, кадрдағы 
жиынтың бөліктері арасында болатын немесе рекадрлау барысын- 
да бір жиынтықтан екінш і жиынтыңңа өтетін қозғалыс; екіншіден, 
фильмдегі немесе бүкіл шығармашылықтағы бүтінді білдіретін қоз- 
ғалыс; үшіншіден, осы екі қозғалыс арасындағы бірін-бірі қайталап 
бейнелеу және бір-біріне өту тәсілі. Өйткені бұл -  бірде пайда бола­
тын, бірде ыдырайтын бір ғана қозғалыс, яғни сол бір қозғалыстың 
екі аспектісі. Бұл қозғалыс -  өзгеруге бейім бүтін мен өзінің қос қы- 
рына сәйкес бір-біріне үздіксіз айналып кете беретін бөліктері бар 
жиынтың арасындағы план, нақты аралық жағдай.

Планның өзі -  қозғалыс-бейне. Қозғалысты өзгеруші бүтінмен 
байланысқа түсіре отырып, ол әлдебір ұзақтықтың қозғалмалы ке- 
сіндісіне айналады. Бұқаралық шеру көрінісін суреттей келе, Пу­
довкин былай дейді: «Бұл шеруді көру үшін біз шатырға көтеріліп, 
содан соң плакаттардағы жазуды оқу мақсатында бірінші қабаттағы 
терезеге дейін түсіп, сосын шерушілер тобына қосылатынымыз тә- 
різді нәрсе...»17. Дегенмен бұл жерде тек «сияқты, тәрізді» ғана: өйт- 
кені табиғи қабылдауда үзілістер, ұзақ кідірістер, тұрақты нүктелер 
немесе әр алуан көзқарастар, қозғалатын денелер немесе тіпті қозға- 
лысты нақты таратушылар іске араласады, ал кинематографиялық 
түйсіну толассыз вибрацияға айналатын аялдаудың өзі ажырамас

16 Франсуа Реньо, «Хичкоктағы формалды жүйе», Хичкокта. (Francois Regnault, Systeme formel 
d'Hitchcock, in Hitchcock, Cahiers du cinema). Шығармашылық бүтінін көрсететін қозғалыс құрамы 
туралы: p. 27.

17 Пудовкин, лерминие «Кино өнері» туындысына сілтеме жасаған. L'art du cinema, Seghers, p. 192.



40 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

бөлігі саналатын бірыңғай қозғалыспен жұмыс істейді. Киң Видор- 
дың «Тобыр» туындысындағы әйгілі планды мысалға алайың. Митри 
бұл планды «бүкіл дыбыссыз кинодағы ең тамаша қозғалыстардың 
бірі» деп атаған: камера тобырға қарсы қозғалады, содан соң көк тіре- 
ген көпқабатты ғимаратқа қарай бет алады, жиырмасыншы қабатқа 
өрмелеп шығады, терезелердің бірін кадрға алады, жұмыс үстелдері- 
не толы залды табады да, оның ішіне кіреді, алға жылж ып, кейіпкер 
отырған жұмыс үстеліне жетеді. Немесе Мурнаудың «Соңгы адам» 
фильміндегі әйгілі планды ңарастырайың: камера велосипед үстін- 
де, алдымен ол жеделсатыға кіреді, сонымен төмен түседі, үздіксіз 
қозғалыстарды бірде ыдыратып, бірде қайта қосып, терезе әйнекте- 
рінен сәнді қонақүй залын түсіреді, содан соң вестибюльді кесіп өтіп, 
өзі ашылып-жабылатын алып есіктер арқылы іш ке енеді және бұл 
әрекеттің бәрі керемет қозғалыспен жүзеге асады. Мұнда камера іс 
жүзінде екі қозғалысты -  екі қозғалмалы денені немесе екі қозғалыс 
құралын -  жеделсаты мен велосипедті пайдаланады. Камера бейне- 
нің құрамына енетін нәрсені көрсетіп, басқа дүниені жасыруы мүм- 
кін  (кей жағдайларда ол камераның өзін де бейнеде көрсете алады). 
Алайда маңыздысы бұл емес. Маңыздысы -  қозғалмалы камераның 
өзі көрсететін немесе өзі қолданатын барлық қозғалыс құралдары- 
ның (ұшақ, машина, қайық, велосипед, жүріп келе ж атқан аяқ, мет­
ро...) ж инацталган баламасы  ретінде қызмет атқаруы. Мұндай бала- 
маны Вендерс өзінің «Уақыт агынымен» және «Қала кезген Алиса»  
атты екі фильмінің басты өзегіне айналдырып, кинематографияға 
ерекше нақты кино туралы ойлануды енгізді. Басқаш а айтқанда, ки- 
нематографиялық қозғалыс-бейнеге тән ерекш елік -  қозғалыс құрал- 
дарынан немесе қозғалмалы денелерден олардың бәріне ортақ түпне- 
гізі бар қозғалысты табу немесе қозғалыстардан олардың болмысын 
құрайтын ңозғалғыштыңты бөліп шығару. Бергсонның қалағаны да 
осы еді: біздің табиғи түйсігіміз оны таратушы ретінде қозғалысты 
байланыстыратын денені немесе қозғалмалы объектіні басшылыққа 
ала отырып, қарапайым түрлі түсті «дақты», «өз бетімен бірнеше өте 
жылдам ауытқуларға әкелетін» және «іс жүзінде қозғалыстардың 
қозғалысы болатын»18 қозғалыс-бейнені анықтап, бөліп алу. Алайда 
Бергсонның «кино жүзеге асыруға мүлде қабілетсіз» деп есептеген 
нәрсесі аппараттың ең қабілетті қыры, оның керемет қабілеті болып 
шықты, себебі ойшыл аппараттың ішінде болып ж атқан әрекетке 
ғана (бейнелер тізбегінің біртекті және абстрактілі қозғалысына) баса 
назар аударған еді: ол әрекет -  қозғалыс-бейнені, басқаша айтқанда,

18 Bergson, Matiere et memoire, p. 331 (219); La pensee etle mouvant, p. 1382-1383 (164-165). Ганста 
да «қозғалыстардың қозғалысы» деген сөз тіркесі жиі кездеседі.



КАДР ЖӘНЕ ПЛАН 41

денелерден немесе қозғалушылардан бөліп алынған таза қозғалыс- 
ты жасау қабілеті. Бұл -  абстракциялау емес, керісінше, «азат ету». 
Бұл -  кинодағы «жұлдызды сәттер», мәселен, Ренуардың бір филь- 
мінде камера кейіпкерді тастап кетеді, тіптен өз бетімен қозғалып, 
оған арқасымен бұрылып тұрады, осы қозғалыстың соңында кейіп- 
керге қайта оралады19.

Осылайша план қозғалыстардың қозғалмалы кесінділерін әрекет- 
ке келтіреді және өзгермелі бүтіннің ұзақтығын білдірумен ғана шек- 
телмейді, сонымен қатар бейненің көп бөлігін құрайтын денелердің 
сәйкес орындарын, денелерді, бөліктерді, аспектілерді, көлемдерді, 
ңашыңтыңтарды толассыз өзгертеді. Осы көрсетілген элементтердің 
әрқайсысы бір-бірінің көмегімен жасалады. Себебі таза қозғалыс әр- 
түрлі бөлгіштері бар жиынтың элементтерін ұсақтау арқылы оларды 
өзгеріске түсіреді, сонымен қатар таза қозғалыс жиынтықты ыдыра- 
тады және қайта біріктіреді, оның үстіне ол, негізінен, үздіксіз «өзін- 
өзі жасап», яғни өзгеріп, ұзарып отыратын ашық бүтінмен қатынаста 
болады. Ж әне, керісінше. Планның бұл табиғи қасиетін таза қозға- 
лыс ретінде оны кубизм және симультанизм сурет өнері ағымдарымен 
салыстырып, ең терең әрі поэтикалық тұрғыдан зерттеп айқындаған 
Эпштейн былай деген: «Барлық жазыңтың бөлшектерге бөлінеді, 
кесіліп қысқарады, ыдыратылады, сынады, мұның бәрі біздің ойы- 
мызша елестетуімізге сәйкес ж әндіктің мыңдаған бөліктерден құрал- 
ған күрделі көздерінде өтіп жатады. Сызу геометриясының кенебі -  
қандай да бір үзіндінің планы. Перспективаның ықпалын сезінудің 
орнына, суретші оны кесіп, ішіне енеді». (...) Осылайша ол сыртқы  
перспективаны  қыл гигрометр тәрізді әрқилы, алуан түске боялған, 
тербелгіш, тарылатын іш кі перспективамен  ауыстырады. Ол оң жақ- 
та сол қапталдағыдай емес, жоғарыда да төмендегіден өзгеше бола­
ды. Басқаш а айтқанда, суретші көрсететін шынайы өмір бөліктерінің 
араңашыңтың бойынша да, айңындың бойынша да, жарық тасқыны 
бойынша да ортақ белгілері жоқ». Өйткені кино сурет өнеріне қара- 
ғанда, уақыттағы айңындың пен перспективаны тікелей береді: ол 
уақыттың өзін перспектива немесе айқындық ретінде көрсетеді20. 
Міне, сондықтан уақыт, шын мәнінде, сығымдалуға немесе кеңеюге

19 «Ланже мырзаның қылмысы» атты туындыдағы Ренуардың әйгілі панорамалық қозғалысының 
атын шығарған Андре Базеннің талдауы: «Камера кейіпкерді аула бұрышында қалдырып 
кетеді, қарама-қарсы бағытқа бұрылады да, кейіпкердің ауланың келесі шетінен пайда болуын 
күту кезінде, декорацияның бос аймағын тінтіп, мұқият барлайды, ауланың келесі бұрышында 
кейіпкер қылмыс жасауға дайындалып жатады». (Jean Renoir, Champ Libre, p.42: «Камераның 
айрықша таңғалдыратын бұл қозғалысы (...) -  бүкіл мизансценаның кеңістіктегі көрінісі»).

20 Эпштейн (Epstein, Ecrits, I, Seghers, p. 115) кинематографияға ең жақын суретші екені дау 
туғызбайтын Фернан леже туралы жазды. ол онда кинематография туралы сөздерін қайта 
айтқан еді (p. 138, p. 178).



42 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

қабілетті, ал қозғалыстың баяулауға немесе шапшаңдауға мүмкіндігі 
бар. Эпштейн: «Бұл -  қозғалмалы кесінді, яғни уақыт  перспектива- 
сы немесе модуляция», -  деп, план ұғымын дәл сипаттаған. Осыдан 
кинематографиялық бейне мен фотосуреттік бейненің айырмашылы- 
ғы айқындалады. Фотосурет «қалыпқа құюдан» ш ы ққан өнім: қалып 
заттың іш кі күштерін белгілі бір мезетте олар тепе-тең жағдайға ке- 
летіндей етіп (қозғалмайтын кесінді) ұйымдастырады. Алайда тепе- 
теңдікке жеткеннің өзінде модуляция тоқтамайды, қалыпты үнемі 
өзгертіп, одан құбылмалы, үздіксіз, уақытш а қалып жасайды21. Осы 
көзқарас тұрғысынан Базен фотосуретке қарсы қойып салыстырған 
қозғалыс-бейненің сипаты анықталады: «Фотограф объективтің кө- 
мегімен шынайы жарық ізтаңбаларды суретке түсіреді, яғни қалып- 
қа салады (...). Кино [болса] бұған керісінше әрекет етеді: ол объект 
уақытын қалыппен көшіреді, оған қоса оның әрекет ету ұзақтығын 
түсіріп алады»22.

3
Қозғалмайтын камера дәуірінде не болды? Бұл туралы көп айтыл- 

ды. Біріншіден, кадрды жалғыз және «тура» қарау нүктесі, яғни 
көрерменнің өзгермейтін жиынтыңңа қарау бұрышы айқындайды, 
демек, өзгермелі жиынтықтар өзара байланыста болмайды және бір- 
біріне бағыттамайды. Екіншіден, план -  тек камерадан қандай да бір 
ңашыңтыңта орналасқан «кеңістік бөлігін», ірі планнан алыстаған 
планға дейін көрсететін кеңістікті (қозғалмайтын кесінділер) анық- 
таушы ғана: сондықтан қозғалыс өз алдына жеке бөлінбей, өзін қоз- 
ғалтушы объект немесе тасымалдаушы қызметін атқаратын элемент- 
термен, кейіпкерлермен, заттармен ажырағысыз берік байланыста 
болады. Нәтижесінде бүтін жиынтықтармен бірігіп, қозғалмалы дене 
бір кеңістік планынан екіншісіне, бір параллель кесіндіден келесісі- 
не өту барысында оны басып өтеді, олардың әрқайсысы дербес бол­
ды және өзгелеріне қатыссыз «өңдеуге» ұшырап отырды: сондықтан 
кинода сөздің тура мағынасында өзгеріс те, ұзақтық та көрсетілмеді, 
себебі ұзақтық тереңдіктің мүлде басқа концепциясын меңзейтін. Ол 
концепция бойынша параллель аймақтар жай бірінің үстіне бірі қа- 
баттасудың орнына, өзара араласып, орын ауыстырады. Осылайша 
қозғалыс-бейне емес, қозғалыстағы бейне қолданылған кинематогра­
фия дамуының алғаш қы қарапайым кезеңін анықтауға болады. Берг­
сон бұрынғы кино жағдайын сынға алған еді.

21 Қалыпқа құю мен модуляция арасындағы бұл айырмашылық туралы жалпы пайымдаулар. 
Қараңыз: Simondon, L'individu et sa genese physico-biologique, P. U. F., p. 40-42.

22 Andre Bazin, Qu'est-ce que le cinema?, Ed. du Cerf, p. 151.



КАДР ЖӘНЕ ПЛАН 43

Әйтсе де қозғалыс-бейне қалай қалыптасты немесе қозғалыс адам 
баласынан және заттардан қалай бөліп шығарылды дегенге келсек, 
мұның әртүрлі екі тәсілмен және екі жағдайда да байқатпай жүзеге 
асқанына көзіміз жетеді: бір жағынан, әрине, планның өзін қозғал- 
малы ететін қозғалмалы камераның арқасында; екінш і жағынан, 
пландардың әрқайсысы немесе басым көпшілігі мүлде қозғалмай, 
тұрақты қалпын сақтап қалатын монтаж, яғни пландарды қиыстыру 
жолымен іске асады. Таза ңозғалмалылыңңа осы тәсілмен қол жеткі- 
зуге болады, ол камераның болмашы қозғалысы кезіндегі кейіпкер- 
лердің қозғалысынан туындайды: мұндай жағдай өте жиі кездесті, 
мысал ретінде, Мурнаудың «Фаустын» келтіруге болады. Онда қоз- 
ғалмалы камерамен түсіру айрықш а көріністерде немесе есте қалар- 
лық мезеттерде ғана қолданылған. Сол себепті екі тәсілді де алғаш 
пайда болған сәтінде жасырған жөн еді: монтаждық қиыстырулар 
(мысалы, осьтегі қабысулар) кезінде ғана емес, сондай-ақ қарабайыр 
мезеттер немесе бірсарынды көріністерге (баяулығы жағынан түй- 
сіну шегіне ж ақын қозғалыстар)23 қатысты болған жағдайда каме­
ра қозғалыстары да көзге түспеуі қажет болды. Себебі түсірудің екі 
формасы немесе екі тәсілі қозғалмайтын қарабайыр бейнелердегі, 
яғни адамдар мен заттарға әлі де тығыз байланысты қозғалыстарда 
әлеуетті жүзеге асыру үшін ғана қолданылды. Бұрын да киноның 
айырмашылығын көрсететін ерекшелігі болған және «азат етуді» та- 
лап еткен дәл осындай қозғалыс кино түсірудің жұпыны жағдайлары 
қолбайлау болған ңиындыңтарға көндігуі қиын еді. Біз қарабайыр 
деп атаған бейнелерді, қозғалыстағы нағыз бейнелерді өзінің жай-кү- 
йінен гөрі, үрдісі айқындайтын. Кеңістік және қозғалмайтын план- 
дар таза қозғалыс-бейне көрсетуге талпынды, бұл үрдіс камераның 
кеңістікте қозғалуының арқасында немесе қозғалмалы, тіпті тұрақ- 
ты пландарды уақыт бойынша монтаждаудың көмегімен байқалмай 
жүзеге асты. Бергсон (бұл байлам киноға пайдасын тигізбейтінін біле 
тұрса да) мынадай пікір айтқан: «Заттарды ешқашан өзінің байырғы 
жай-күйі айқындамайды, бірақ үнемі осы күйде жасырынған үрдіс 
анықтайды».

«План» сөзін камераға қатысты қозғалмайтын кеңістіктерге, ке- 
ңістіктің кесінділеріне немесе араңашыңтыңтарға бекітуге болады.

23 Бұл маңызды мәселелерді Ноэль Берч талдады: 1. Монтаждық қиыстырулар және қарапайым 
күйдегі камераның қозғалысы бір-біріне қатыссыз әртүрлі себептерден туындайды; қозғалмалы 
камераны тек айрықша жағдайларда («Ұлттың дүниеге келуі») ғана қолдана отырып, Гриффит 
монтаждық қиыстыруларды жүйеге келтірді; камераны барлық жерде қолдануды Пастроне 
енгізді, бірақ ол монтаждық қиыстыруларға мән бермеді және «байырғы қарабайыр киноға тән 
көрерменге тура қарап түсудің жақтаушысы» болды («Кабирия»). 2. Дегенмен Гриффиттің тәсілі 
де, Пастроненің әдісі де арнайы іздеп тауып, елеусіз қалу жағдайын қалайды (Noel Burch, Marcel 
L'Herbier, Seghers, p. 142-145) .



44 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

Ж ан Митри осылай дейді. Ол «план-секанс» сөз тіркесін қисынсыз 
деп әшкерелегенде, сондай-ақ қозғалыстан бір ғана планды емес, 
пландардың бірізділігін көргенде де осыны айтқан. Ендеше, план- 
дардың бірізділігі қозғалысқа да, ұзаңтыңңа да ие болады. Алайда 
бұл ұғым ж еткілікті дәрежеде аныңталмағандыңтан, қозғалыс пен 
ұзақтық бірліктерін айырып алу үшін әлдеқайда нақты ұғымдарды 
қалыптастыру қажет болды: біз мұны Кристиан Метцтің «синтагма- 
ларынан» және Реймонд Беллурдың «сегменттерінен» көреміз. Де- 
генмен біздің қазіргі көзқарасымыз бойынша, егер «план» ұғымын 
проекциялық, перспективалық және мерзімдік мағыналарында то- 
лыңңанды қолдансақ, бұл ұғым ж еткілікті деңгейде бірлікке және 
тереңдікке ие бола алады. Шын мәнінде, кез келген бірлік -  қашанда 
әрекеттің тұтастығы, ал әрекет болса пассивті немесе әсерге ұшыра- 
ған элементтердің жиынтығын қамтиды24. Бұл ретте пландар қоз- 
ғалмайтын кеңістік анықтауышы ретінде қозғалмалы кесінді немесе 
уақыт перспективасы ретінде планның бірлігіне толығымен сәйкес 
келетін жиынтық бола алады. Бірлік өзі қамтитын жиынтыңңа бай- 
ланысты өзгереді, бірақ бұдан ол өзіне байланыстырылатын жиын- 
тықтың бірлігі болуын тоқтатпайды.

Бұл жерде нешетүрлі жағдай анықталады. Бірінш і жағдайда, 
көру бұрышының және есепсіз көп түсірілім нүктелерінің өзгеріс- 
теріне (мысалы, орын ауыстыру кезінде) қарамастан, камераның үз- 
діксіз қозғалысы планды анықтайды. Екінш і жағдайда, монтаждық 
қиыстырулардың үздіксіздігі план тұтастығын құрайды, қимылсыз 
болуы ықтимал екі немесе бірнеше бірізді план бұл бүтіннің «шикі- 
заты» ретінде көрінуі мүмкін. Сонымен қатар қозғалмалы пландар 
тек материалдық талаптардың көмегімен ғана бөлініп шыға алады 
және олардың қиысуларының сипатына байланысты мінсіз бірлік 
құрайды: мәселен, Орсон Уэллстің «Азамат К ейн» фильмінде каме­
ра терезе әйнегін тесіп өтіп, кең бөлменің ішіне енеді, бұл әрекет ал- 
ғашында терезе әйнегін сабалап, оны бұлдыратып тұрған жауын там- 
ш ыларының астында, ал екінш і рет найзағай ойнап, күн күркіреп, 
терезе әйнегін сындырған кезде жүзеге асады. Үшінші жағдайда, біз 
ұзақ уақы тқа созылатын тұрақты немесе қозғалмалы планды, терең 
құрылымды кадры бар «план-секансты» кездестіреміз: мұндай план 
өзі бірден барлық кеңістік үзінділерін, ірі планнан бастап алыстағы 
планды түгел қамтиды, әйтсе де оны план ретінде нақты анықтауға 
мүмкіндік беретін әлдебір тұтастық бар. Бұл жерде ең бастысы -  те- 
реңдік енді «қарабайыр» кинематография тұрғысынан, бір қозғалу- 
шы дене кесіп өткен бойда олардың әрқайсысында жүзеге асатын дер-

24 Bergson, Essai sur les donnees immediates de la conscience, p. 55 (60).



КАДР ЖӘНЕ ПЛАН 45

бес әрекеті бар параллель кесінділерді бір-бірінің үстіне қою ретінде 
қарастырылмайды. Ренуар мен Уэллсте, керісінше, бір ғана планда, 
бір-бірінің жанында ешқашан дамып жетілмейтін, бірақ әртүрлі қа- 
шыңтыңтарда кезең-кезеңмен орналасатын және бір планнан екін- 
шісіне өтетін байланыстар, қимылдар және жауап әрекеттер өз ара- 
ларында қалыптасатындай етіп, қозғалыстар жиынтығы тереңдікте 
тарайды. Бұл жерде план тұтастығына бір-бірінің үстіне қойылған, 
енді оқшаулау мүмкін емес пландар жиынтығынан алынатын эле- 
менттер арасындағы тікелей байланыс арқылы қол жеткізіледі: жа- 
қын және алыс орналасқан бөліктердің арасындағы өзара қатынас 
тұтастықты құрайды. XVI және XVII ғасырлар аралығында сурет 
өнері тарихында дәл осындай эволюция болды: әр план өзіне тән 
көріністермен толыңтырылған, кейіпкерлері бір план ішінде бір- 
бірімен етене араласып кететін көріністің орнына тереңдік туралы 
мүлде басқа концепция келді. Ол бойынша кейіпкерлер бір-біріне 
қиғаш орналасады, бір план мен екінш і план арасында өзара тілде- 
седі, сонымен қатар бір планның элементтері екінш і планның эле- 
менттеріне әсер етеді және оларға жауап береді, ешқандай форма, 
ешқандай түс бір планмен тұйықталмайды, алдыңғы планда орна- 
ласқандардың бәрінің көлемі шектен тыс үлкейеді, дегенмен көле- 
мінің кенет кішіреюінің арқасында артқы планмен тікелей қарым- 
қатынасқа түседі25. Төртінші жағдайда, план-секанста (оның түрлері 
көп) ешқандай тереңдік те, қабыстыру да, артқы план да болмайды: 
керісінше, ол барлық кеңістік пландарын ж алғыз алдыңғы планға 
«кеңейтіп енгізеді». Бұл алдыңғы план түрлі кадрлар арқылы план 
тұтастығында ж азық бейнелер қалыптасатындай етіп өтеді, олар ре- 
кадрлаумен өзара қатынаста болады. Дрейер дәл осылай жұмыс істе- 
ді, оның план-секанстары ж азық бейнелерге ұқсас және түрлі кеңістік

25 XVI және XVII ғасырларда сурет өнеріндегі тереңдік туралы бұл екі тұжырымдаманы 
Галимардтың «План және тереңдік» (Gallimard. Plans et profondeur) атты еңбегінің «Өнер 
тарихының басты қағидалары» (Princips fondamentaux de I’histoire de I’art) деген маңызды 
тарауында уөлфлин зерттеген. Кинематографияда дәл осындай эволюция қайталанды, бұған 
дәлел -  Базен талдау жасаған кадрдың терең құрылымының бір-біріне мүлде ұқсамайтын 
екі аспектісі («Pour en finir avec la profondeur du champ». Cahiers du cinema, no. 1, avril 1951). 
Базеннің тезисіне қатысты өзінің айтқан бірнеше ескертулеріне қарамастан, Митри онымен ең 
басты пікірі бойынша келіседі: кинематографияның ең алғашқы формасында бір-бірінің үстіне 
қойылған, оқшауланған кесінділерге сәйкес жүргізілетін кадрларға бөлу арқылы тереңдікке қол 
жететін. Мұндай кесінділердің әрқайсысы өзімен-өзі томаға-тұйық болатын. (Фөйадта немесе 
Гриффитте осындай еді), бірақ Ренуар мен Уэллс басқа әдісті қолданған. Бұл әдіс кесінділерді 
үздіксіз өзара әрекеттестікпен алмастырады және алдыңғы және артқы пландарды айналып 
өтеді. Кейіпкерлер бірдей планда енді кездеспейді, бір-бірімен өзара қатынаста болады бір 
планнан екінші планға өтуде бір-бірімен тілдеседі. Бұл жаңа тереңдіктің алғашқы мысалдарын 
біз Штрогеймнің «Ашкөздік» фильмінен таба аламыз және олар Уөлфлин жасаған талдауға 
толық сәйкес келеді: мәселен, бір көріністе әйел алдыңғы планға атып шығады, ал оның күйеуі 
артқы планда есіктен ішке кіріп келе жатады, алайда екі кейіпкердің арасында жарық сәулесі 
қозғалып жүреді.



46 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

пландарының айырмашылықтарын теріске шығарады, өйткені қоз- 
ғалыс план өзгерісін алмастыратын қайта кадрлау қатарынан өтеді 
(«Сөз», «Гертруд»)26. Тереңдігі жоқ немесе таяз бейнелер терең мағы- 
налы бейнелер көлеміне қайш ы келетін тұрақсыз немесе құбылмалы 
планды құрайды.

Қарастырылған барлық мағынасы жағынан план табиғатына тұ- 
тастық тән. Бұл -  өз құрамына енетін, қарама-қайшы келмейтін, өза- 
ра байланысты жиынтыңтардың көмегімен түзілетін қозғалыс бірлі- 
гі27. Бұл тұтастық туралы айтарымыз «ол екі талапқа сәйкес болуы 
қаж ет, бүкіл фильм бойына соның өзгерістерін айқындайтын бүтін- 
мен өзара қатынасын сақтай отырып, әр жиынтың шеңберіндегі және 
бір жиынтықтан екіншісіне өтудегі қозғалыстарын анықтайтын бө- 
ліктермен де қатынаста болады. Пазолини бұл екі талапты айқын тү- 
сіндірді. Оның айтуынша, бір жағынан, кинематографиялың бүтін 
дегеніміз -  құқығы шектелмеген және теориялық тұрғыдан толассыз 
сол жалғыз аналитикалық план-секанс; екінш і жағынан, фильм бө- 
ліктері, шын мәнінде, өзара байланыс орнату мүмкін емес үзік-үзік, 
ш аш ыраңқы, бытыраңқы пландар. Ендеше, бүтін өз мінсіздігінен бас 
тартып, бөліктерді монтаждауда жүзеге асатын, фильмнің синтез- 
дік бүтініне айналуы қажет; ал бөліктерді, керісінше, мұқият ірік- 
теп, үйлестіріп, монтаж көмегімен виртуалды план-секансты немесе 
фильмнің аналитикалық бүтінін қайта қалпына келтіретін қиысты- 
рулар мен байланыстарға енгізу қаж ет»28.

Алайда заң жүзінде де, іс жүзінде де мұндай қайта бөліс болмай- 
ды (Пазолини оны қашанда виртуалдықта сақталатын план-секанс- 
ты ұнатпаумен байланыстырады). Заң жүзінде де, іс жүзінде де план 
шиеленісін бірлік ретінде көрсететін екі аспекті бар. Бір жағынан, 
бөліктер мен олардың жиынтығы өзара байланысты үздіксіздікке

26 Хичкоктың «Арқан» фильмінде бүкіл бір фильмге жалғыз план-секанс (тек таспа орамасын 
ауыстырғанда ғана үзілетін) беруге талпынысы соңғы жағдайға сай келеді. Ренуардың, Уэллстің 
және Уайлердің план-секанстары дәстүрлі кадрға бөлуден немесе планнан арақатынасын 
үзгендігіне Базен қарсылық білдірді. Ал Хичкок «рекадрлаудың үздіксіз бірізділігін» қанағат 
тұтып, оларды сақтады. Дәл осы Хичкоктың ашқан жаңалығы дәстүрлі кадрды қайтадан 
түбегейлі өзгертті, ал Уэллс болса, керісінше, оны сақтады, -  деп Ромер және Шаброл әділін 
айтты. (Hitchcock. Ed. d'Aujourd'hui, p. 99).

27 Бонитцер планның осы түрлерінің бәрін: кадрдың терең түбін, терең емес пландарды, тіпті 
заманауи пландарға дейін талдады. Le champ aveugle (Cahiers du cinema, Gallimard) атты 
кітапта ол бұларды «қарама-қайшылық» деп атады (Годар, Зиберберг, Маргерит Дюрас секілді 
авторларда). Сонымен қатар заманауи киносыншылардың арасында дәл осы Бонитцердің план 
ұғымы мен оның дамуына көбірек көңіл бөлгеніне дау жоқ. Біздіңше, жан-жақты, толық талдау 
арқылы ол дәйекті, жүйелі бірлік ретінде планның жаңа концепциясынан бірліктердің (бұлардың 
баламасын жаратылыстану ғылымдарынан табуға болады) жаңа концепциясына ауысқан. 
Дегенмен ол план ұғымының негізділігіне күмән келтіреді және оның «әртекті, екіұшты және 
алдамшы сипатын» әшкереледі. Біз оның осы пікірімен ғана келісе алмаймыз.

28 Pasolini, L'experience heretique, p. 197-212.



КАДР ЖӘНЕ ПЛАН 47

кіреді, бұл көзге көрінбейтін ұйғарымдардың, камера қозғалыста- 
рының, терең немесе таяз кадрлы, фактіге негізделген план-секанс- 
тардың көмегімен жүзеге асады. Бірақ қашанда ықшамдау мен үзілу 
болады, тіпті кейіннен үздіксіздік қайта қалпына келсе де, олар бұл 
жерде бүтіннің жоқтығын айқын көрсетеді. Бүтін ойынға басқа та- 
раптан және басқа әдіспен араласады. Бұл жиынтықтың өз-өзіне не­
месе бір-біріне тұйықталуына кедергі болады, олардың үздіксіздікке 
де, үзілуге де ашық екенін дәлелдейді. Ол өзгермелі және дамылсыз 
өзгеретін ұзақтық өлшемінде, сондай-ақ киноның маңызды полюсі 
ретінде монтаждық жалган қиыстыруларда пайда болады. Ж алған 
қиыстыру бір жиынтық шеңберінде (Эйзенштейн) немесе бір жиын- 
тықтан екіншісіне өту барысында екі план-секанстың арасында (Дре- 
йер) көрінуі мүмкін. Міне, сондықтан план-секанс монтажды фильм 
түсірілімінің ішіне енгізеді деп айту ж еткіліксіз; керісінше, план-се­
канс монтажда ерекше мәселелер тудырады. Монтаж туралы бір әң- 
гімеде Нарбони, Сильви Пьер және Риветт мынадай сұрақтар қояды: 
Гертруд қайда жоғалып кетті, Дрейер оны қайда жасырып қойды? 
Содан кейін өздері былай жауап береді: «Ол монтаждық желімдеуге 
кетті»29. Ж алған қиыстыру үздіксіздіктегі байланыстырушы да, үзі- 
лу де немесе жалғанғанның ажырауы да емес. Ж алған қиыстыру -  
өз алдына жиынтықтар мен олардың бөліктерінен сытылып шығып 
кететін Ашық өлшемдерінің бірі. Ол кадрдан тыс құбылыстың өзге 
мүмкіндігін, басқа орынды немесе бос аймақты, «фильмге түсіріп алу 
мүмкін емес ақтағы ақты» жүзеге асырады. Гертруд Дрейер төртінші 
немесе бесінші деп атаған өлшемге өтті. Ж алған қиыстырулар бүтінді 
мүлде бұзбайды, керісінше, олар бүтіннің әрекеті және жиынтықтар 
мен олардың бөліктеріне қағылған сына болады; шынайы қиысты- 
руларға келсек, олар қарама-қарсы үрдісті, яғни жиынтықтар мен 
олардың бөліктерінің өз уысынан сытылып шығатын бүтінмен қайта 
бірігуге беталысын білдіреді.

29 Narboni, Sylvie Pierre et Rivette, «Montage», Cahiers du cinema, n° 210, mars 1969.



3-тарау
Монтаж

1
Монтаж ықшамдау, қиыстыру және жалғап қиыстыру арқылы жү- 

зеге асып, жалпы Бүтінді анықтайды (Бергсон көрсеткен үшінші дең- 
гей). Эйзенштейн: «Монтаж -  фильмнің бүтіні, оның идеясы», -  деп 
үнемі нақтылап отырады. Дегенмен неліктен монтаж объектісі бү- 
тіннің дәл өзі болуға тиіс? Фильмнің басынан аяғына дейін өзгеріске 
түсетін нәрсе бар, әлдеқашан өзгерген де нәрсе бар. Алайда өзгеруші 
бүтінді, уақытты немесе ұзаңтыңты оны білдіретін қозғалыс-бейнелер 
арқылы жанама түрде ғана байқауға болатын секілді. Монтаж -  қоз- 
ғалыс-бейнелерге бағытталған әрекет, ол олардан бүтінді, идеяны, 
яғни уақыт бейнесін бөліп шығаруды көздейді. Бұл бейне міндетті 
түрде жанама жолмен пайда болады, себебі ол қозғалыс-бейнелер мен 
олардың өзара қатынасынан туындайды. Алайда монтаждың кезегі 
соңында келеді деуге болмайды. Бүтін түсінікті болуы үшін ол әрқа- 
шан бірінші орында тұруы қажет. Сонымен қатар, бұған дейін көрге- 
німіздей, қозғалыс-бейне өздігінен қозғалмалы камераның әсерінен 
гөрі (Гриффит дәуірінде және одан кейін де) монтаж жобалайтын тұ- 
рақты пландардың бірізділігінен туады. Егер біз үш деңгейді, яғни тұ- 
йық жүйелердің анықтығын, бір жүйе бөліктерінің арасында болатын 
қозғалыстың анықтығын және қозғалыста көрініс табатын өзгермелі 
бүтіннің анықтығын ңарастырсаң, бұл деңгейлердің арасында айнал- 
малы қозғалыс барына, олардың әрқайсысы басқаларын қамтуы не­
месе болжап білуі ықтимал екеніне көзіміз жетеді. Демек, кейбір ки- 
норежиссерлер монтажды планға немесе тіпті кадрға да жатқызады, 
сөйтіп, оның өзіне аса мән бермейді. Дегенмен бұл үш әрекеттің ерек- 
шелігі олардың өзара іш кі ңарым-ңатынасына дейін таралады. Уақыт- 
тың, ұзаңтыңтың жанама бейнесі өз түрінде немесе басқа зат түрінде 
көрініс табатын монтаж үлесіне тиеді. Бұл -  Бергсон ашқан біртекті 
уақыт немесе кеңістік ұзақтығы емес, ойшылдың бұрынғы мәтінде- 
ріне сәйкес қозғалыс-бейнелерді бөлуден туындайтын нағыз шынайы



МОНТАЖ 49

уақыт пен ұзаңтың. Бірақ уақыт-бейне деп атауға болатын бұдан басқа 
табиғи бейнелер бар ма, олар қозғалыс-бейнелерден қалай ажыраты- 
лады және, керісінше, олар бұл бейнелердің кейбір беймәлім аспекті- 
леріне қаншалықты сүйенеді? Осы сұрақтарға жауап іздеуіміз қажет.

Монтаж -  уақыттың жанама бейнесін құрайтын қозғалыс-бейне- 
лер әрекетінің тәртібі, композициясы. Ежелгі философтар дәуірінен 
бері уақытты қозғалысқа байланысты және әрқилы композицияға 
сәйкес қозғалыспен салыстырмалы тұрғыда түсінудің алуан тәсілі 
бар екені белгілі. Бұл әралуандықты монтаждың түрлі «мектептері- 
нен» табуымыз ықтимал. Біз Гриффитке монтажды ойлап тапқаны 
үшін емес, керісінше, оны ерекше өлшем деңгейіне көтергені үшін 
зор құрмет көрсетеміз. Монтаж саласында төрт елеулі үрдісті атап 
көрсетуге болатын сияқты: Америка мектебінің органикалық үрді- 
сі, кеңес мектебінің диалектикалық үрдісі, соғысқа дейінгі кезеңдегі 
француз мектебінің сандық үрдісі және неміс экспрессионизмі мек- 
тебінің ңарңынды үрдісі. Бұл топтардың әрқайсысында авторлардың 
бір-бірінен едәуір айырмашылығы болады, дегенмен ортақ тақырып- 
тары, мәселелері, мүдделері де жоқ емес, бір сөзбен айтқанда, оларды 
кинода, сондай-ақ басқа да салаларда мектеп және үрдіс ұғымдарын 
қалыптастыру үшін қаж етті идея ортақтығы бірлестіреді. Монтаж - 
дың осы төрт бағытын қысқаш а ңарастырайың.

Гриффит қозғалыс-бейнелердің композициясын -  ұйым, организм, 
елеулі органикалық тұтастық ретінде түсінді. Оның ашқан жаңалығы 
да осы еді. Организм дегеніміз -  ең алдымен, әралуандыңтағы тұтас- 
тық, яғни әрқилы бөліктерден құралған жиынтық: ер мен әйел, бай 
мен кедей, қала мен ауыл, солтүстік пен оңтүстік, тұрғын үйдің іш кі 
жабдығы мен сыртқы көрінісі және т.б. Бұл бөліктер әлдебір ы рғаққа 
сәйкес, бір бөліктің бейнесі екінш і бөліктің бейнесіне жалғасып оты- 
ратын кезектес параллель монтажды құраушы қосарлы қатынас- 
тардан алынады. Бірақ бөлік пен жиынтықтың да өзара қатынасқа 
түскені, бір-бірінің өлшемдеріне ауысқаны жөн: бұл тұрғыда ірі план- 
ды енгізу кішкене бөлшектерді үлкейтіп көрсетуге ғана септігін ти- 
гізбейді, сондай-ақ жиынтықты ықшамдауға, көріністі кішірейтуге 
(баланың бойына дейін қысқартуға, мысалы, «Қанды цыргын» атты 
туындыда ірі планмен көрсетілген драмалық оқиғаларға қатысушы 
нәресте секілді) әкеледі. Кейіпкерлердің өздері қатысатын көріністі 
бастан өткізу әдісін көрсете отырып, ірі план объективті жиынтыңңа 
оның осы объективтілігіне тең немесе тіпті одан басым түсетін субъ- 
ективтілік береді (майдан даласы планымен алма-кезек көрсетілетін 
шайқасушы сарбаздардың ірі пландары ғана немесе «Ұлт т ы ң дү- 
ниеге келуі»  атты туындыдағы қаранәсілді адам ізіне түскен қыздың 
ңорңынышын көрсететін ірі пландар ғана мұндай емес, «Энох Арден»



50 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

фильміндегі жас әйелдің ойындағы бейнелерге байланысты көрсетіл- 
ген ірі план да осындай)1. Сондай-ақ бөліктер бір-бірімен қақтығыс- 
қа қалай түсетінін, органикалық жиынтыңтың бірлігіне қалай қауіп 
төндіретінін, қақтығыстан қалай шығатынын немесе бірлікті қалай 
қалпына келтіретінін көрсету үшін өзара ықпалдасуы қажет. Қайсы- 
бір бөліктерден ізгіл ік  пен зұлымдықты өзара қарсы қоятын әрекет- 
тер, ал кей бөліктерден ізгілікті құтқаруға көмектесетін конвергентті 
әрекеттер туындайды: бұл -  әрекет арқылы дамып, түрлі сатыларды 
басып өтетін өз алдына бір жекпе-жек. Шын мәнінде, органикалық 
ж иы нты ққа үнемі қауіп төнуі заңды да шығар; «Ұлт т ы ң дүниеге 
келуі»  қаранәсілділерге Оңтүстіктің жеңілісін пайдаланып, Амери­
ка  Құрама Ш таттарының енді ғана қол жеткізген бірлігін бұзғысы 
келеді деген айып тағылады... Конвергентті әрекеттер бір мақсатқа 
ұмтылады, сондықтан олар жекпе-жек нәтижесін түбегейлі өзгерту, 
кінәсізді құтқару немесе ыдырай жаздаған бірлікті қалпына келтіру 
мақсатында шайқас орнына қайта оралады; атты әскерлер құйындай 
ұйытқып, қоршаудағыларға көмекке келеді, ал құтқарушы сең жүр- 
генде мұз үстімен барып жас қызды құтқарады («Дауылдағы жетім- 
дер»). Бұл жерде монтаждың үшінші түрі -  қосылар қос әрекеттің 
мезеттерін кезектестіретін үйлесімді немесе конвергентті монтаж  
қолданылады. Әрекеттер өзара неғұрлым үйлескен, қиысуы неғұр- 
лым ж ақын болған сайын соғұрлым жылдам кезектеседі (жеделде- 
тілген монтаж). Рас, Гриффитте әрекеттер үнемі қиыса бермейді, 
сондықтан жазықсыз жас қыздың қатаң жазаға тартылуы кездесіп 
тұрады, өйткені ол тек жалпы заңдылықтан ауытқыған «бейоргани- 
калық» қоғамда ғана өзіне орын тауып, азаптан құтылады: мәселен, 
«Сындырылган жас өркен» фильмінде апиыншы қытайлық уақыты- 
нан кеш келеді. Бұл жолы монтаждың шамадан тыс үдеу процесі әре- 
кеттердің қиысуын басып озады.

Монтаждың немесе ырғақты кезектесудің үш формасы мынадай: 
сараланған бөліктердің кезектесуі, салыстырмалы өлшемдердің ке- 
зектесуі, үйлесімді әрекеттердің кезектесуі. Бұл -  жиынтықты да, 
оның бөліктерін де толық қамтитын қуатты органикалық қойылым. 
Америка кинематографиясы өзінің ең тұрақты формасын дәл осы- 
дан алады: яғни кейіпкерлер жиынтығын қамтитын ситуациядан 
жекпе-жектің, әлде әрекеттердің сәйкестігінің көмегімен қалпына 
келген немесе қайта құрылған ситуацияға өтеді. Америка монтажы 
органикалық тұрғыдан белсенді болады. Оны баяндау тәсіліне бағы-

1 Ірі план және қосарлы құрылым туралы Гриффиттің еңбегінде. Салыстырыңыз: Jacques Fieschi. 
Griffith le precurseur. Cinematographe, n°. 24, fevrier 1977). Гриффиттің ірі планы және ықшамдау 
мен субъективтендіру үдерістері туралы. салыстырыңыз: Yann. Lardeau King David, Cahiers du 
cinema, n° 346, avril 1983.



МОНТАЖ 51

нады деп жазғыру жөн емес, керісінше, баяндаушылың осы монтаж 
концепциясынан туындайды. «Төзімсіздік» фильмінде Гриффит ор- 
ганикалың репрезентацияның шексіз екенін, отбасы мен белгілі бір 
қоғамды ғана емес, тұтас мыңжылдықтар мен әр алуан өркениеттерді 
қамтитынын алғаш рет анықтап көрсетті. Бұл өнер туындысында па­
раллель монтаждың көмегімен араласқан бөліктер осы өркениеттерді 
білдіреді. Өзара ңарым-ңатынаста болатын өлшемдер ауқымы патша 
шаһарынан капиталистің кеңсесіне дейін созылып жатады. Конвер- 
гентті әрекет дегеніміз -  әр өркениетке тән сайыстар, атап айтқанда, 
Бабыл эпизодындағы қос доңғалақты арбалар жарысы және қазіргі 
заман эпизодындағы машинаның пойызбен жарысы ғана емес, бұл екі 
жарыс Бабыл мен Американы бірінің үстіне бірі қабысатын жеделде- 
тілген монтажда бірнеше жүзжылдықты басып өтіп, өзара бірігеді. 
Мұндай органикалық бірлікке әртүрлі құрамдас бөліктер және бір-бі- 
рінен өте алшақ оқиғалар ырғағы арқылы ешқашан қол жетпес еді.

Уақытты қозғалыспен салыстыра қарастырған, оны қозғалыстың 
өлшем бірлігі ретінде анықтаған кезімізде, біз уақыттың хронология- 
лық белгілері болатын екі аспектіні аныңтадың: бір жағынан -  уақыт 
ғаламдағы барлық қозғалыс атаулыны жинайтын бүтін, үлкен шең- 
бер немесе спираль секілді; екінш і жағынан -  уақыт қозғалыстың 
немесе әрекеттің ең кіш кентай бірлігін білдіретін интервал секілді. 
Уақыт бүтін, ғаламдағы қозғалыстар қосындысы ретінде аспанда қа- 
лықтаған және өз ұшу шеңберін үздіксіз кеңейтіп жүрген құсқа ұқ- 
сайды. Бірақ қозғалыстың сандық және ырғақты бірлігі құстың қа- 
нат қағуын, біртіндеп кіш ірейіп бара ж атқан екі әрекет арасындағы 
интервалды еске түсіреді. Уақыт -  интервал ретінде жеделдетілген 
өзгермелі осы ш ақты, ал бүтін ретінде екі жағы да ашық спираль, 
яғни өткен шақ пен келер ш ақтың ұшы-қиыры жоқ шексіздігін біл- 
діреді. Ш ексіз ұлғаятын осы ш ақтың өзі бүтінге айналар еді; шексіз 
сығылушы бүтін интервалға дейін кіш ірейіп, ықшамдалар еді. Мон- 
таждан немесе қозғалыс-бейнелердің композициясынан уақыттың 
жанама бейнесі -  идея, яғни бөліктер жиынтығынан «Төзімсіздік» 
фильміндегі әйгілі бесікке бөлеп тербетіп, кейін қайта шешетін бүтін 
және жарыстарды жедел монтаждаудағы әрекеттер арасындағы бір- 
те-бірте азайып бара ж атқан интервал туындайды.

2
Гриффитке ңаншалыңты қарыздар екенін мойындай тұра, Эй­

зенштейн бәрібір оған қарсы екі п ікір айтады. Бастапқыда жиынтық- 
тың түрлі бөліктерінің өзі тәуелсіз құбылыс секілді беріледі деп ай- 
туға болатындай көрінді. Бұл бір ет, бір май қабатынан тұратын мал 
сүбесін еске түсіреді: өмірде бай да, кедей де бар; ізгі жан да, залым да



52 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

бар; ақ жүзді де, қаранәсілді де бар және т.б. Демек, осы бөліктердің 
өкілі бір-біріне қарсы шыңңанда, текетірес жеке адамның уәжін (мә- 
селен, махаббат хикаясы, мелодрамалық элемент) ұжымдық мүдде 
бүркемелейтін жекелеген айқас түрінде жүзеге асады. Бұл бір-бірі- 
нен қалмайтын, шексіздікте ғана табысатын, бірақ бұ дүниеде бір-бі- 
рімен тек қима сызық әлдебір сызықтың ерекше нүктесі мен екінші 
бір сызықтың нақты бір нүктесінің жақындасуына септігін тигізген 
жағдайда ғана кездесетін параллель сызықтарға ұқсайды. Гриффит 
бай мен кедейдің дербес құбылыс еместігін, керісінше, екеуі де жал- 
пыға ортақ себепке -  әлеуметтік қанауға тәуелді екенін ескермейді... 
Оның «буржуазиялық» концепциясын әшкерелейтін бұл қарсы пі- 
кірлер тек оның өз хикаясын баяндау немесе тарихты түсіну тәсіліне 
ғана бағытталмаған. Оның концепциясы параллель (сонымен қатар 
тоғыспалы) монтажда тікелей көрініс табады2. Эйзенштейн Гриффит- 
ті организм концепциясын генезис және өсу заңдарынан мақұрым 
түбегейлі эмпирикалық тұжырымға айналдырып жібергені үшін 
жазғырады. Гриффит бірлікті тек сыртқы жағынан ғана -  өндіріс 
бірлігі, бөлу және саралау арқылы өзіне меншікті бөліктерді жасай- 
тын ұяшық ретінде емес, қатар орналасқан бөліктердің топтануы, 
оларды құрастыру бірлігі ретінде түсінеді. Ол ңарама-ңайшылыңты 
бөлінген бірліктің басқа деңгейдегі ж аңа бірлік құрауына септігін 
тигізетін іш кі қозғалтқыш күш ретінде емес, кездейсоқтық ретінде 
қабылдайды. Эйзенштейн Гриффиттің қозғалыс-бейнелердің орга- 
никалық құрылымы немесе органикалық әрекеттесу кестесі туралы 
идеясын, яғни кейіпкерлердің көпшілігі тап болатын ситуациядан 
ңарама-ңайшылыңтардың дамуы және шектен шығуы арқылы өзгер- 
ген тап сондай ситуацияға өту идеясын сақтағанын байқаймыз. Алай- 
да Гриффит дәл осы организмнің және оның бөліктерінің диалекти- 
калы қ табиғатын қарастырмаған еді. Органикалық дүние -  алып 
спираль, бірақ оны эмпирикалық жолмен емес, «ғылыми» тұрғыда 
және генезис, өсу, даму заңдылықтарына байланысты түсіну қажет. 
Эйзенштейн «Потемкин бронды кемесі» фильмінде өз әдісін шебер 
қолдандым деп есептейді, оған түсіндірмесінде органикалық дүние 
туралы ж аңа концепциясын таныстырады3.

2 Эйзенштейн өзінің керемет талдауында параллель монтаж тек концепцияда ғана емес, 
буржуазиялық қоғамды қаз-қалпында және іс жүзінде қандай болса, сол күйінде, өзгеріссіз 
көрсететінін анықтаған: Film form («Dickens, Griffith and the film to-day»), Meridian Books, p. 234 sq.

3 Eisenstein. La non-indifferente Nature, І, 10-18, «L'organique et le pathetique». Эйзенштейн 
«Түйсікшіл табиғат»  туындысының басты тақырыбы «Потемкин бронды кемесі» болған 
«Органика және патетика» атты тарауында органикалықты (генезис пен өсуді) талдайды 
және органикалықты толықтыратын патетикалықты (дамуды) қарастырады. «Басты бағытқа» 
арналған «Центрифуга және Гоаал стақаны» атты келесі тарауда патетикалықты және оның 
органикалықпен өзара қарым-қатынасын талдауды жалғастырады.



МОНТАЖ 53

Органикалық спираль өзінің іш кі заңын ырғақ кідірісі нүкте- 
сін айқын белгілейтін «алтын қимадан» табады және жиынтықты 
бір-біріне қарама-қайш ы, бірақ өзара тең емес екі үлкен бөлікке бө- 
леді (бұл -  кеме бортынан қалаға өтетін, содан соң қозғалыс қарсы 
ж аққа бағытталатын қайғылы мезет). Бірақ спиральдың әр орамы 
немесе сегменті өз кезегінде әркелкі және бір-біріне қарама-қайшы 
екі бөлікке бөлінеді. Бұл ңайшылыңтар алуан түрлі: санына қатыс- 
ты (бір -  көп, бір адам -  бірнеше адам, бір рет ату -  дүркіндете ату, 
кеме -  флот), сапаға қатысты (су -  жер), бояу ңаныңтығына байла- 
нысты (түнек -  жарық), динамикаға қатысты (өрлеген және құлдила- 
ған қозғалыс, оңнан солға және солдан оңға қозғалыс). Оның үстіне, 
біз спиральдің басынан емес, соңынан бастаймыз, сол себепті алтын 
қима инверсияның ең төменгі нүктесінің орнына оның ең жоғарғы 
нүктесін кідіріс етіп бекітеді, ал бұл кідіріс басқа бөлініс пен қайшы- 
лықты туындатады. Демек, спираль ңайшылыңтар немесе қарсы әре- 
кеттер арқылы жетіледі әрі дамиды. Дегенмен екіге бөлінетін және 
ж аңа бірлік жасайтын Біртұтастың қозғалысы осылай көрініс таба­
ды. Расында да, қарама-қарсы бөліктерді генезис тұрғысынан О түп- 
тамырынан (немесе спиральдың соңынан) бастап салыстырсақ, олар 
алтын қимаға сәйкес келетін пропорцияға енеді және сол пропорция 
бойынша ең кіш кентай бөлік ең үлкен бөлікпен тең келеді, ал ең үл- 
кен бөлік жиынтықпен сәйкес келгендей қатынаста болуға тиіс:

ОА _  ОВ _  ОС
ОВ _  ОС _  ОБ .... _  m.

Қарсы әрекет диалектикалық бірлікке қызмет етіп, оның «сөре» 
ситуациясынан «мәре» ситуациясына жетуін көрсетеді. Дәл осы тұр- 
ғыдан алғанда жиынтың өзінің әр бөлігінде көрініс табады, ал спи- 
ральдың әр орамы немесе әр бөлігі жиынтықты жаңадан жасайды. 
Бұл -  эпизодқа ғана емес, сондай-ақ өзінің жеке кідірістері, қайшы- 
лықтары, қайнар көзі және соңы болатын әр бейнеге қатысты шын- 
дық: ол -  басқа элементтермен салыстырылатын элемент бірлігі ғана 
емес, басқа да бөліктерге бөлінетін «жасушаның» генетикалық бір- 
лігі. Эйзенштейн: «Қозғалыс-бейне -  монтаждың қарапайым ғана 
элементі емес, оның нағыз қайнар көзі», -  деп жазған. Қысқаша 
айтқанда, қарсы әрекеттер цагидасы бойынша монтаж  параллель 
монтажды ауыстырады, бұл Біртұтасты ж аңа және асқақ бірлікті қа- 
лыптастыру мақсатында бөліктерге бөлінуге жетелейтін диалектика 
заңына орай жүзеге асады.

Біз нақты бейнелерді (мәселен, Одесса баспалдағын) жан-жақты 
зерттеген Эйзенштейн түсіндірмелерінің теориялық негізіне ғана тоқ- 
таламыз. Бұл диалектикалық композициямен біз «Қаһарлы И ван»



54 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

фильмінде қайта қауышамыз. Біз мұнда Иванның күмәнін туғызған 
екі сәтке сәйкес келетін екі кідірісті байқаймыз: алғаш рет ол әйелі- 
нің табытының жанында ойға шомып отырғанында, екінш і рет ол мо- 
нахқа жалбарынған кезде көреміз. Алғашқысы бірінші орамның со- 
ңын, боярларға қарсы күрестің алғаш қы сатысын айғақтаса, екіншісі 
келесі сатының басталуын білдіреді, арасында Мәскеуден қашып ке- 
тетіні де бар. Кеңес дәуірінің ресми сыншылары екінш і сатыны Иван- 
ның өзінің нағашы әпкесімен текетіресі ретінде ойластырғаны үшін 
Эйзенштейнді жазғырды. Ш ындығында, режиссер халықпен бірлесе- 
тін патшаның бейнесі секілді, анахронизмнен бас тартады. Иван үшін 
халық -  қашанда жай құрал ғана болды, бұл -  тарихи шындың; әйтсе 
де осы тарихи шындың шеңберінде қала отырып, Эйзенштейн өзінің 
боярларға қарсы күресін үдетеді, әрине, бұл күрес Гриффит жолымен 
жекпе-жекке айналмайды, керісінше, саяси мәміледен тура мағына- 
сында және әлеуметтік тұрғыдан олардың көзін жою сатысына өтеді.

Эйзенштейн ғылымға -  математика мен жаратылыстануға сүйе- 
не алады. Өнер бұдан ұтылмайды, өйткені сурет өнері секілді, кино 
да таңырыпңа сәйкес келетін спиральды ойлап табуға және кідіріс 
нүктелерін дұрыс таңдауға тиіс. Енді генезис және өсу тұрғысынан 
біз Эйзенштейн әдісінің мәні, ең алдымен, елеулі нүктелерді немесе 
артықшылығы бар мезеттерді анықтауға ңаншалыңты баса көңіл бө- 
луінде екенін көреміз. Алайда Гриффит туындыларындағы сияқты, 
олар кездейсоқ элементті немесе индивид өміріндегі күтпеген жағ- 
дайларды білдірмейді, керісінше, органикалық спиральдың ретке 
келтірілген құрылымына толығымен кіреді. Мұны біз Эйзенштейн 
кейде табиғи өлшемдеріне қосымша ретінде, кейде оларды аяғына 
дейін жеткізуш і ретінде таныстыратын ж аңа өлшемді қарастырған- 
да, мейлінше, анығырақ түсінеміз. Композиция, диалектикалық 
өзара әрекет тек органиканы, яғни генезис пен өсуді ғана емес, соны- 
мен қатар пат етиканы  немесе «дамуды» да қамтиды. Патетиканы 
органикамен шатастыруға болмайды. Себебі спиральдың бойымен 
бір нүктеден екінш і нүктеге дейін доға хордасы немесе спираль ора- 
мы секілді дәнекершілерді орнатуға болады. Енді орамдар бойымен 
қарсы әрекеттердің қалыптасуы мен алға ж ылжуы туралы емес, доға 
хордаларының бойымен бір қайш ылықтан екіншісіне өту немесе, дұ- 
рысы, екінш ісінің ішіне ену, яғни қарсы бетке секіріс туралы әңгі- 
ме болады. Ж ер мен судың, жалғыз бен көптің арасында қайш ылық 
қана болмайды, сонымен қатар бір-біріне өту және бірінің күтпеген 
жерден екіншісінің құрамында пайда болуы да жүзеге асып жатады. 
Қайш ылықтардың органикалық бірлігі ғана емес, бір ңайшылыңтың 
өзінің қарама-қарсы сыңарына патетикалық өтуі де болып тұрады. 
Екі мезет арасында табиғи байланыс қана емес, патетикалық секі-



МОНТАЖ 55

ріс те болады, осы кезде екінш і мезет ж аңа қуатқа ие болады, өйт- 
кені бірінші мезет оның кұрамына енеді. Қайғының ашуға, күдіктің 
сенімділікке, бойсұнудың бүлікке ұласқаны секілді... Патетиканың 
өзі екі аспектіден құралады: ңарама-ңарсылыңтың бір элементінің 
екіншісіне өтуі, яғни бір сападан басқа сапаға ауысу және ауысу то- 
лык; аяқталғанда туындайтын ж аңа сапаның кенеттен пайда болуы. 
Бұл бір мезетте «сығылыс» та, «жарылыс»4 та болады. «Басты ба- 
ғыт» фильмінде спираль қайш ылықтарын екі ж аққа теңдей бөліп 
таратып, бір-біріне қарама-қарсы екі тарапқа -  «Көне» және «Жаңа» 
болып бөлінеді: органика дегеніміз, міне, осы. Сүт сепараторы бар 
әйгілі көріністе біз бір мезеттен екіншісіне, сенімсіздік пен үміттен 
зор жеңіске, бос кұбырдан алғаш қы тамшыға өту барысына куә бола- 
мыз, жеңіске жеткен тамшы, яғни ж аңа сапа жақындаған сайын осы 
процесс жылдамдай түседі. Осы тамшы -  әрі патетика, әрі сапалық 
секіріс немесе күрт өзгеріс. Органика доғаға ұқсас, ол -  доғалардың 
жиынтығы, ал патетика -  әрі хорда, әрі жебе, ескі сапаның өзгерісі 
және кенеттен ж аңа сапаның пайда болуы, ескі сапаның шаршы дә- 
режесіне, қуаты жағынан екінш і деңгейге өтуі.

Бұған коса, патетика бейне мазмұнына ғана емес, оның формасы- 
на да өзгеріс енгізеді. Бейне іс жүзінде өз күш -қайратын өзгертіп, 
куаттыльщтың жоғарғы сатысына өтуге тиіс. Мұны Эйзенштейн «өл- 
шемдердің абсолютті өзгерісі» деп атап, Гриффиттің салыстырмалы 
өзгерістеріне ғана қарсы қояды. Болып ж атқан сапалық секірістің 
формалдылығы оның материалдығынан еш кем емес екенін абсо- 
лютті өзгеріс деп түсінген жөн. Эйзенштейн туындыларындағы ірі 
планның пайдаланылуы дәл осындай формалды секірісті, абсолютті 
өзгерісті, яғни бейненің шаршы деңгейіне көтерілуін білдіреді: Гриф- 
фитпен салыстырғанда мұнда ірі планның түбегейлі жаңа кызметіне 
куә боламыз5. Сананың өзі ж аңа өлшемге өту, екінш і деңгейге көте- 
рілу (мұның өзі «ұлғаймалы ірі пландар топтамасының», сондай-ақ 
басқа әдістердің көмегімен де жүзеге асады) мағынасына ие болған- 
дықтан да ірі план әлдебір субъективтілікті қамтиды. Дегенмен кез 
келген жағдайда сана дегеніміздің өзі -  патетика, табиғаттың адамға 
айналуы және осы ауысу аяқталғанда туындайтын сапа. Бұл әрі та- 
ным, әрі бұзылған сана, кем дегенде белгілі бір деңгейге дейін қысым 
көрген революцияшыл сана, ол «Қаһарлы Иванда»  -  мейлінше шек- 
теулі деңгейде, «Потемкинде» -  әлденені алдын ала сезуші сипат- 
та, ал «Қазанда» -  шарықтау шегінде көрініс табады. Патетиканың

4 Eisenstein, Memoires, 10-18, I, p. 283-284.

5 Бонитцер «Соқыр кадр» (Le champ aveugle, Cahiers du cinema. Gallimard, p. 30-32) атты еңбегінде 
Эйзенштейн мен Гриффит арасындағы осы айырмашылыққа (салыстырмалы немесе абсолютті 
өлшемнің өзгерісіне) талдау жасаған.



56 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

дамуды меңзейтін себебі -  ол сананың өзінің дамуы саналады: бұл -  
әрі табиғаттан және оның дамуынан тыс сыртқы сананы туындататын 
органикалық жаратылыстың күрт өзгеруі, әрі қоғамды және оның 
тарихын, әлеуметтік организм ішіндегі бір мезеттен екіншісіне өту 
кезеңдерін қамтитын іш кі сана. Сапалық секірістің басқа түрлері де 
бар, олар сана секірісімен құбылмалы қатынаста болады, оның бәрі 
ж аңа өлшемдерді, формалды және абсолютті өзгерістерді, сондай-ақ 
қуаттың одан әрі жоғары дәрежеге артуын білдіреді. Түстердегі са- 
палық секіріс дегеніміз -  «Потемкиндегі» Қызыл ту немесе «Қаһар- 
лы  Ивандагы» ұлан-асыр той. Дыбысты кино дәуірінің басталуымен 
бірге Эйзенштейн даму мүмкіндіктерінің ж аңа деңгейлерін ашты6. 
Дегенмен егер дыбыссыз кино шеңберінен ш ықпасақ, сапалық секі- 
рістер мүмкіндіктің «қаншама» дәрежесін құрайтын формалды және 
абсолютті өзгерістерге қол жеткізе алады: «Басты багыт» фильмін- 
де сүт ағыны су сарылына ұласады (жыпылықтауға өту), содан соң 
отшашуға (түрлі түсті бояуға өту), ақыр соңында, цифрлар ирегіне 
айналады (көрінетіннен оқылатынға өту). Осы көзқарас тұрғысынан 
Эйзенштейннің, әлбетте, теңеулер мен метафораларды ойнатумен 
шектелмейтін «аттракцион монтажы» атты өте қиын ұғымы әлде- 
қайда түсінікті болуы мүмкін7. Бізге бұл «аттракциондар» кейде бей- 
нелерді ұзартып жалғастыратын немесе орындарын алмастыратын 
театрдағы, әлде цирктегі қойылымдар (Қаһарлы Иванның думанға 
толы ойын-сауығы), кейде пластикалық көрсетілімдер («Потемкин- 
дегі» және әсіресе «Қазандагы» мүсіндер мен ескерткіштер) іспетті 
көрінеді. «Басты багыттагы» су ағыны мен отшашу «аттракцион- 
ның» дәл осы түріне жатады. Әлбетте, «аттракцион» ұғымын, ең ал- 
дымен, ойын-сауың мағынасында түсіну қажет; содан соң, ассоциа­
ция тұрғысында: бейнелер арасындағы ассоциация -  Ньютонның 
«Бүкіләлемдік тартылыс заңы» секілді. Бұған қоса, Эйзенштейн 
«аттракциондық есептеу» деп атайтын нәрсе бейненің ж аңа өлшем- 
дерге қол жеткізуге, яғни бір деңгейден екіншісіне формалды түрде 
өтуге диалектикалық талпынысын білдіреді. Су ағыны мен отшашу

6 Мысалы, The Film Sense, Meridian Books, p. 74 sq. кітабында Эйзенштейн «вертикаль монтаж» 
деп атайтын құбылыс.

7 «Түйсікшіл табиғат» (La non-indifferente Nature) еңбегінде Эйзенштейн сапалық секірістің 
формалды сипатына (тек материалдық сипатына ғана емес) баса назар аударған еді. Бұл 
сипатты бейненің қуаттылық деңгейінің арту қажеттілігі анықтайды. Бұл жерде міндетті түрде 
«аттракцион монтажы» іске араласады. Егер біз бейненің дамушы әлеуетін ескермесек, 
«Жұлдыздардың арғы жағында» (10-18) атты туындысында Эйзенштейн атап көрсеткен 
аттракцион монтажы төңірегінде айтылған сансыз көп сын пікірлер бізге бітпестей көрінер 
еді. осы көзқарас тұрғысынан келсек, Эйзенштейн «бұл әдістен бас тартты ма?» деген сұрақ 
қойылмайды: оған өзінің сапалық секірісіне қатысты концепциясы үшін бұл әдіс әрқашан қажет 
болады.



МОНТАЖ 57

сүт тамшысын нағыз ғарыштық өлшемге дейін жеткізеді. Сондай- 
ақ өзінің соңғы патетикалық секірісінде органикалық жиынтыңңа: 
жерге, ауаға, суға және отқа қол жеткізіп, революциялық кейіпке 
енген сана ғарыштық сипатқа да ие болады. Кейінірек біз осының ар- 
қасында аттракцион монтажы екі бағытта да -  органикамен де, пате- 
тикамен де өзара байланыса беретінін көреміз.

Гриффиттің параллель монтажын Эйзенштейн « ңайшылыңтар 
монтажымен»; конвергентті немесе тоғыспалы монтажды сапалық 
секірістер монтажымен (секірісті монтаж) алмастырады. Практика- 
лық әрекеттердің ғана емес, теориялық ұғымдардың жасалуы бары- 
сында монтаждың алуан түрлі ж аңа аспектілері осыған қосылады 
немесе осыдан туындайды: ірі планның ж аңа концепциясы, жедел- 
детілген монтаждың ж аңа концепциясы, вертикалды монтаж, ат­
тракцион монтажы, интеллектуалды монтаж немесе сана монтажы... 
Біз органика және патетика жиынтығының біртұтастығына сенеміз. 
Бұл -  Эйзенштейн енгізген түбегейлі өзгерістің мәні: ол диалектика- 
ға таза кинематографиялық мазмұн береді, ырғақты (Гриффитке тән) 
эмпирикалық немесе эстетикалық бағалаудан ғана бөліп алады, орга- 
низмнен таза диалектикалық концепция түзеді. Уақыт қозғалыс-бей- 
нелердің органикалық композициясынан туындайтын жанама бейне 
сипатын сақтайды, алайда инт ервал секілді, бүтін де жаңа мазмұн- 
га ие болады. Құбылмалы қазіргі күй, яғни интервал мезеттің ең жо- 
ғарғы дәрежесіне жететін сапалық секіріске айналады. Ш амасыздық 
ретіндегі бүтінге келсек, ол енді дербес бөліктерді, бірі екіншісі үшін 
өмір сүруі қаж ет деген жалғыз шартпен, бір топқа біріктіретін қо- 
сылыстардың толық жиынтығы емес, сонымен бірге біз белгілі бір 
талаптарға сәйкес келетін ж иы нты ққа бөліктерді қоссақ немесе екі 
дербес жиынтықты бірдей мақсатты идеямен өзара байланысқа түсір- 
сек, бүтін қашанда ұлғая алады. Бұл -  наңтылыңңа айналған немесе 
бұрыннан бар жалпыға бірдей толық жиынтық. Оның бөліктері бірін- 
бірі өз жиынтығында, ал жиынтық өзін-өзі бөліктерде жасап шыға- 
рады, яғни бұл өзара себепті байланыс қандай да бір іш кі мақсатқа 
сай жиынтықтың және оның бөліктерінің себебі ретіндегі бүтінге ба- 
ғытталады. Екі шеті де ашық спираль -  енді сырттан эмпирикалық 
ақиқатты  жинайтын тәсіл емес, керісінше, диалектикалық ақиқат 
үздіксіз өзін-өзі жасап шығаратын және тоқтаусыз өсетін тәсіл. Со­
нымен, заттар, шын мәнінде, уақы т қа  толығымен «бойлайды» және 
толысып үлкейеді, өйткені жиынтықтағы бөліктердің алатын ор- 
нымен немесе жиынтықтың өзінің алатын орнымен салыстырғанда, 
олар уақыттың шексіз ауқымды бөлігін қамтиды. «Потемкиндегі» 
қырық сегіз сағатқа немесе «Қазан» фильміндегі он күнге созыл- 
ған оқиғалар жиынтығы мен оның бөліктері уақытта шексіз ұзаққа



58 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

созылатын орынды иеленеді. «Аттракциондар» оларға қосылып, 
оларды сыртқы оқиғалармен салыстыруға сеп болумен шектелмейді, 
бүтін аясында осы ұзартуды немесе тірш ілікті құрайды. Эйзенштейн- 
де организм мен монтаждың диалектикалық концепциясы қашанда 
ашық спиральды үнемі өзгермелі сәттермен ұштастырады.

Диалектикада оны анықтайтын бірнеше заң бар екені бәрімізге 
белгілі. Мәселен, сандық процесс және сапалық секіріс -  яғни бір 
сападан екіншісіне өту және жаңа сапаның күтпеген жерден пайда 
болуы туралы заң бар. Бүтін, жиынтың және бөліктер заңы бар. Сон- 
дай-ақ қалған екеуі соған байланысты болатын бірлік пен қарама- 
қайш ылық заңы бар: ж аңа бірлікке қол жеткізу үшін біртұтас екеуге 
айналады. Монтаж саласындағы кеңес мектебі туралы айтсақ, өкіл- 
дерінің бір-біріне ұқсамайтынына орай емес, бәріне диалектикалық 
концепция тән болғанымен, әрбірі қайта жаңғыртатын диалектика- 
ның қандай да бір заңына бағытталатындықтан араларында айыр- 
машылық туындауына байланысты сөз етеміз. Пудовкин, ең әуелі, 
сананың дамуына, жете түсінуден туындайтын сапалық секіріске 
көңіл бөлгені анық: осы көзқарас тұрғысынан «Ана», «Петербордың 
күйреуі» және «Ш ыңгысханның црпагы» фильмдері ұлы трилогияны 
құрайды. Бұл фильмдерде табиғаттың бар әсемдігі мен қарбалас тір- 
ш ілігі көрініс тапқан: бетінде мұзы қалқыған Нева, Моңғолия дала- 
сы ... алайда мұнда басты бағдарды жетелейтін күш ретінде ананың, 
шаруаның және моңғолдың дүниетанымы берілген. Пудовкин өне- 
рінің тереңдігі -  оның санасы оянған кейіпкерге күрделі ситуация- 
ны ұсақ элементтері арқылы шешкізуінде жатыр; кейіпкер бұл си- 
туацияны әрекетке серпін берер санамен игергенше созады (әйелдің 
мұнара сағатының салпыншақ тасын ұрлауға ыңғайланған күйеуін 
бақылап отыруы немесе «Петербордың күйреуі» фильмінде әйел бір 
қарағаннан-ақ ситуация элементтерін: полиция қызметкерін, үстел 
үстіндегі бір стақан шайды, түтіндеген майшамды, қайтып оралған 
күйеуінің етігін аңғарып үлгереді)8. Довженко диалектиканы бас- 
қа қырынан көрсетті, «бөліктер, жиынтық және бүтін» үштағаны- 
ның қатынасы оның көңілінен шықпады. Ортақ өлшемдері болмаса 
да, жиынтық пен бөліктерді тереңге бойлауға және ұзаққа созылуға 
мүмкіндік беретін бүтінге енетіндей ету қолынан келген режиссер 
бар десек, онда ол -  Эйзенштейннен гөрі (рас, кейде мұндай әрекет

8 Қараңыз: Jean Mitry. Histoire du cinema muet, III, Ed. Universitaires, p. 306: «Сол кезде ол 
жан-жағына қарап, стақанды, етікті, полиция қызметкерін көрді, содан соң көзді ашып-жұмғанша 
стақанды тез қолына алып, бар күшімен терезенің әйнегіне лақтырды; қария дереу еңкейді және 
полиция қызметкерін байқап қалып, қаша жөнелді. сөйтіп, қарапайым бір стақан шай біртіндеп 
әшкерелеу, содан соң сигнал беру және құтқару құралына айналды. Бұл зат (...) жүйелі түрде 
қамқорлықты, ақыл-ой қабілетін және пиғылды қамтып көрсетеді».



МОНТАЖ 59

оған да тән), Довженко деген дұрыс. Бұл -  Довженко шығармала- 
рындағы ұш қыр қиял мен ертегідей таңғажайып дүниенің қайнар 
көзі. Кейде көріністердің өзі статикалық бөлік немесе шашыраңқы 
фрагмент бола алады, мәселен, «Арсенал» фильмінің басындағы жоқ- 
шылық бейнелері: қалжыраған әйел, мелшиіп қатып қалған ана, мұ- 
ж ы қ, тұқым сепкіш, газбен уланған адамдардың мәйіттері (немесе, 
керісінше, «Жер» фильміндегі бақытты өмір бейнелері: қимылда- 
майтын, отырған, тұрған немесе жатқан ерлі-зайыптылар). Кей кезде 
динамикалық және үздіксіз жиынтың белгілі орында, белгілі уақыт- 
та қалыптасады (мысалы, «Аэроград» фильміндегі тайга). Әлбетте, 
бүтінге терең бойлау әр кезде бізге бірнеше мың ж ыл бұрын болған 
нәрселерді жеткізеді, мәселен, «Звенигора» фильмінде Украина тау- 
ларының және скифтердің асыл қазыналарының тарихын, сондай- 
ақ әлем болашағының бейнесін көрсетеді, айталық, «Аэроградтагы» 
аспанды бүркеген ұшақтар ж аңа қала құрылысшыларын дүниенің 
төрт бұрышынан әкеледі. Амангуаль режиссерге жиынтың пен оның 
құрамдас бөліктері арқылы «шынайы кеңістік пен уақыт шеңберінен 
тыс ойындағысын айтуға мүмкіндік»9 беретін «абстрактілі монтаж» 
туралы айтқан. Дегенмен кеңістіктен және уақыттан тыс бұл ахуал 
Ж ермен немесе уақыттың шынайы іш кі қасиеттерімен, яғни өзгер- 
мелі бүтінмен ұштасады, ал бұл бүтін перспективаны өзгертіп, нақты 
адамдарға уақыттан шексіз үлкейтілген орын беруін тоқтатпайды, 
сондықтан да олар бірден баяғыда өткен оқиғалармен де, алыстағы 
болашақпен де жанасып, осылайша өз «төңкерісіне» қатысады: мә- 
селен, «Жер» фильмінің басында өлімді қобалжымай қарсы алған ақ- 
сақал немесе «Звенигорадағы» түрлі дәуірлерде өмір сүретін қария. 
Прусттің айтуынша, уақыт өте келе адамдар алып денелі болады, 
Довженко шаруаларына тән сол алып дене бөліктерді өзара бөліп, 
олардың жиынтыңтарының уақытын созады; режиссер Щорсты осы 
аттас фильмде («Щорс») және «ертегі дәуірінің аңыз-кейіпкерлерінің 
бәрін» сондай бойшаң етіп бейнелейді.

Пудовкин мен Довженкоға қатысты алғанда Эйзенштейн кең ма- 
ғынада өзін мектеп басшысы санай алар еді, өйткені оның шығар- 
маларында диалектиканың үшінші заңының ізі бар, бұл үшінші 
заң қалғандарын қамтиды. Біртұтас екеуге айналып, ж аңа бірлікті 
туындатып, органикалық бүтінді және патетикалық интервалды бі- 
ріктіреді. Іс жүзінде бұл диалектикалық монтажды түсінудің үш 
түрлі тәсілі болып саналады, бірақ ешқайсысы да сталиндік сын- 
ның құрсауынан өте алмас еді. Алайда үшеуінің ортақ идеясы -

9 Amengual, Dovjenko. Dossiers du cinema: «Довженко шашыраңқы үзінділерді ұйымдастыруда 
поэтикалық еркіндікті таяуда ғана талап еткен. Ол бұл еркіндікке («Аэроградта») тілмен айтып 
жеткізгісіз керемет үздіксіздікті кадрға бөлудің көмегімен қол жеткізді».



60 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

материализм, ең алдымен, тарихи, ал табиғат қашанда әлдебір адам- 
дар қауымына біріктірілгендіктен ғана диалектикалық болып сана- 
лады. Эйзенштейннің табиғатқа берген «түйсікшіл» деген атауы қай- 
дан шыңңаны, міне, енді белгілі болды. Вертовтың өзіндік ерекшелі- 
гі -  ол материяның өз диалектикасын, керісінше, радикалды сипатта 
пайымдады. Бұл алдыңғы үш заңмен еш байланысы жоқ, өз алдына 
бөлек төртінші заң сияқты 10. Әрине, Вертов табиғаттағы адамды, оның 
әрекеттерін, құштарлығын, өмірін көрсеткен. Дегенмен ол деректі 
және хроникалы фильмдер түсіріп, табиғатты бейнелейтін көрініс- 
терден үзілді-кесілді бас тартты, әрекет сценарийі терең себептерден 
туындады. Машина, табиғат көрінісі, ғимараттар немесе адамдар, не 
болса да бәрібір: әрқайсысы, тіпті ең шырайлы шаруа әйел де, жүрек 
елжіретер ең сүйкімді бала да үнемі өзара ңарым-ңатынаста болатын 
материалдық жүйе ретінде көрініс табатын. Бұлар -  қозғалысты қа- 
былдап, оған жауап беретін, оның жылдамдығын, бағытын, қозғалу 
ретін өзгертетін, сол арқылы өз көлемімен салыстырғанда шамадан 
тыс көп өзгеріс жасап, материяны «ықтималдығы» аз күйге ауысуға 
жетелейтін катализаторлар, трансформаторлар, түрлендіргіштер еді. 
Бұл жерде Вертовтың адамдарды машиналарға ұқсатқаны емес, кері- 
сінше, машиналарға «жүрек» беріп, оларды «зымырайды, дірілдей- 
ді, ырғиды және күндей күркірейді» деуі қы зық, мұның бәрін адам 
да істей алады, рас, өзгеше жолмен және басқа жағдайларда, әйтсе 
де бір-бірімен үнемі әрекеттесе отырып атқарады. Вертов кино жур- 
налдан «молекулалық баланы», «молекулалық әйелді», материал- 
дық бала мен әйелді, сондай-ақ механизмдер немесе машиналар деп 
аталатын жүйелерді ашты. Ол үшін маңыздысы -  ыдырап ж атқан бір 
құрылыстан коммунистік рухта көрсетілген жаңадан қалыптасып 
ж атқан құрылысқа өтудің алуан сипаты еді. Әйтсе де екі жүйенің не­
месе екі құрылыстың арасында қашанда міндетті түрде құбылмалы 
интервал болады. Вертовта қозғалыс интервалы қабылдауда пайда 
болады, оны көз бен назар туындатады. Бірақ адамның қозғалыссыз 
дерлік көзі емес, кинокамераның көзі, яғни материя ішіндегі көз, 
ондағы қабылдау, әрекет басталатын нүктеден қарсы әрекет жететін 
нүктеге дейінгі созылатын, осы екеуінің арасын толтыратын, бүкіл 
әлемді шарлап өтіп, өз интервалының ырғағына дәл келетін қабыл- 
дау. Адамға тән емес материя мен адам қабілетінен тыс көздің арақа- 
тынасы диалектиканы қалыптастырады, өйткені ол да материя әлемі 
мен адамзат қоғамының ұқсастығын білдіреді. Монтаждың өзі де ма-

10 «тек адам диалектикасы ғана бар ма, әлде табиғаттың өз (немесе материяның) диалектикасы 
туралы айтуға бола ма?» -  деген сұрақ марксистерді үнемі толғандырды. «Диалектикалық 
ақылға сын» (Critique de la raison dialectique) еңбегінде Сартр кез келген диалектиканың адами 
сипатын дәлелдеп, қайта жандандырды.



МОНТАЖ 61

териалдық әлемдегі қозғалыстың өзгерістерін кинокамера көзіндегі 
қозғалыс интервалына бейімдеуін тоқтатпайды: ырғақ дегеніміз де -  
осы. Алдыңғы екі кезеңде де монтаждың барлық жерде болғанын 
атап айту қажет. Ол кино түсірер алдында, материалды, яғни кейде 
бір-бірінен тым алыста өзара әрекетке түсуге тиіс материя бөліктерін 
(өмірдің шынайы бейнесі) таңдау кезінде іске қосылды. Ол түсірілім 
кезінде, көз-камера (бақылайтын, жүгіретін, кіретін, шығатын опе­
ратор, бір сөзбен айтқанда, фильмдегі өмір) жұмысының аралығында 
әрекет етті. Ол киноны таспалап болған соң да түсірілген материалды 
және бір кадрды екіншісімен сәйкестендіріп көретін (фильм өмірі) 
монтаж залында, сондай-ақ фильмдегі өмірді нақты өмірмен салыс- 
тыра қарайтын көрермен жадында жүзеге асады. «Киноаппаратты  
адам» фильмінде осы үш деңгейдің қатар өмір сүруі айқын көрсетіл- 
ген, бірақ олар бұрынғы туындылардың бәріне де арқау болған еді.

Кеңес кинематографистері үшін диалектика жай сөз ғана емес еді. 
Ол бірден монтаждың практикасын да, теориясын да анықтады. Де- 
генмен үш ұлы кинорежиссер диалектиканы қозғалыс-бейнелердің 
органикалық құрылысын түрлендіре өзгерту үшін қолданса да, Вер­
тов оны диалектикадан қол үзудің амалы ретінде қабылдады. Ол өз 
бәсекелестерін Гриффиттің соңынан еріп, америкалық стильде не- 
месе буржуазиялық идеализмге толы кино түсіргені үшін жазғыр- 
ды. Оның пікірінше, диалектика әлі де тым органикалық табиғатпен 
және патетикаға тез бой алдыратын адаммен арақатынасын үзуге 
тиіс еді. Ол бүтін шексіз материалдық жиынтықпен араласып, ал ин­
тервал материя түбіндегі көзбен, яғни Камерамен бірігіп кететіндей 
әрекетке барды. Бұл кинорежиссер ресми сыншылар тарапынан да 
түсіністік таппады. Алайда Вертов кеңес киношеберлерінің диалек­
тика туралы пікірталастарын шегіне дейін жеткізді, ал Эйзенштейн 
мұның мәнісін айтыс-тартыспен шектелуін тоқтатқанда ғана жақсы 
түсінді. «Материя-көз» жұбын Вертов «Табиғат-адам», «Табиғат-жұ- 
дырық», «Табиғат -  жұдырықпен соғу» (яғни органика -  патетика)11 
жұптарына қарсы қойды.

3
Соғысқа дейінгі француз мектебінен де (мұның көшбасшысы -  көп- 

ш ілік белгілі бір дәрежеде мойындаған Ганс болды) біз органикалық 
композиция ұстанымымен қатынасты үзуді байқаймыз. Бұл жерде

11 Эйзенштейн Вертовтың әдісі тек адам жан-жақты «даму» деңгейіне жеткен кезде ғана қажетке 
жарайды деп мойындайды. Алайда адамға әлі күнге дейін патетика және аттракцион қажет: 
«Бізге керегі -  «кино-көз» емес, «кино-жұдырық». Кеңес киносы тек миллиондаған көздерді 
бірлестіріп қана қоймай, сонымен бірге басты жаруы қажет». Қараңыз: Au-dela des etoiles, p. 153.



62 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

әңгіме вертовизм (орташа болса да) туралы да емес. Француз мекте- 
бін неміс экспрессионизміне қарсы қоя отырып, оны импрессионис- 
тік бағыт ұстанған деуге бола ма? Дұрысы, оны белгілі бір деңгейде 
картезиандық дегеніміз жөн: француз режиссерлері бәрінен бұрын 
цозгалыстар санына және оны анықтауға септігін тигізетін метрлік 
қатынастарға баса назар аударады. Кеңес кинематографистері секіл- 
ді Гриффитке өлшеусіз қарыздар олар, сол Гриффиттің адам тәжі- 
рибесіне негізделген деңгеймен шектелген нәрсесін еңсеріп, фильм 
түсірушілерге шабыт беретін және өнер атаулының бірігуіне қыз- 
мет ететін ғылыми концепция жасауды қалайды (сол кезеңдегі сурет 
өнерінде кездесетін «ғылымилыңңа» алаңдау да -  осының өзі). Де- 
генмен француздар органикалық композициядан бас тартады, бірақ 
диалектикалық композиция жолын да ұстанбайды, қозғалыс-бей- 
нелердің жан-жақты механикалық концепциясын жасайды. Алай- 
да бұл -  екіұшты термин. Француз киносы антологиясына кірген 
бірнеше көріністі мысалға алайық: Эпштейннің жәрмеңкесі («Адал 
жүрек»), Л'Эрбьенің балы («Эльдорадо»), Гремийонның фарандоласы 
(«Мальдона» фильмінен бастап). Әрине, ұжымдық биде бишілердің 
органикалық композициясы бар, олардың баяу және жылдам қозға- 
лыстарының ғана емес, тура, айналма және т.б. қозғалыстарының 
да диалектикалық композициясы бар. Алайда бұл қозғалыстарды 
мойындай отырып, біз олардан биші болатын бірден-бір денені және 
барлық ықтимал фанданголардан сұрыптап алғанда көзге көрінетін 
қозғалысты -  Л'Эрбье фандангосын бөлектеп немесе абстрактілеп ала 
аламыз12. Берілген кеңістікте барынша көп қозғалысқа ие болу үшін 
кинорежиссерлер қозғалмалы денелерден «асып түседі». Гремийон 
өзінің барынша көп қозғалыс туындататын әуелгі фарандоласын дәл 
осылай тұйық кеңістікте таспалады; одан кейінгі фильмдеріндегі 
өзге фарандолаларды да «бөтен» деуге болмайды, дұрысы, оларды ре­
жиссер тынбай табатын қозғалыстар саны, яғни құпия сыр, тап сол 
фарандола деген жөн. Мұның өзі үнемі тұңғиық гүлдің суретін сала 
берген Монені еске түсіреді.

Егер биді машина деп алсақ, оның бөлшектері бишілер болмақ. 
Шын мәнінде, француз киносы машинаны екі түрлі әдіспен қолда- 
нып, одан қозғалыс-бейнелердің механикалық композициясын шыға-

12 Epstein. Ecrits sur le cinema, II, Seghers, p. 67. (Л'Эрбьенің фильмі туралы): «Бейнелер 
бұлдырлығы біртіндеп күшейе түскендіктен бишілер бірте-бірте өз тұлғалық айырмашылығын 
жоғалтады, оларды енді қайталанбас жеке индивид ретінде тану мүмкін болмай қалады 
және олар анық көрінбейтін ортақ визуалды көрініске қосылады: бұдан былай биші анонимді 
элементке айналады, оны жиырма немесе елу баламалы элементтің ішінен ажырату мүмкін 
емес, бұл элементтердің жиынтығы басқа жалпылықты және басқа абстракцияны құрайды: 
мына фандангоны немесе ана фандангоны емес, керісінше, жалпы фандангоны, яғни барлық 
фанданголардың музыка ырғағының арқасында көзге көрінетін құрылымы».



МОНТАЖ 63

рып алады. Машинаның бірінші түрі -  автомат, қарапайым машина 
немесе сағат механизмі, өзара бірігіп үйлесетін, бір-бірімен қабыса- 
тын немесе өз арасында орнайтын ңарым-ңатынасңа сәйкес біркелкі 
кеңістікте қозғалыстарды түрлендіретін бөлшектердің геометриялық 
кескіндемесі. Неміс экспрессионизмінен айырмашылығы, автомат 
қараңғы түнекке терең бойлайтын «қаһарлы» өмірді дәлелдемейді, 
керісінше, заттар мен тірш ілік иелерін, жанды мен жансызды біркел- 
кі етіп біріктіретін бейнелер жиынтығына арналған максимум заңы 
ретінде айқын механикалық қозғалысты көрсетеді. Қуыршақтар, 
жүргіншілер, қуыршақ бейнелері және жүргінші көлеңкелері меха- 
никалық қозғалысқа бейім жиынтықты құрайтын екі еселенудің, ке- 
зектесудің, ауық-ауық қайта оралудың және ұласпалы реакцияның 
өте нәзік ңарым-ңатынасына түседі. Бұл құбылыс Вигоның «Аталан- 
та» фильміндегі жас әйелдің албырттығынан, Ренуардың «<Сіріңке 
сатушы кіш кент ай цызындагы» бас кейіпкердің арманынан «Ойын 
ережесіндегі» үлкен композицияға дейін анық аңғарылады. Бұл фор- 
мулаға мейлінше поэтикалық сипат берген Рене Клер екені даусыз, ол 
біркелкі, жарқыраған сұр таяз кеңістікте геометриялық абстракция- 
ны жандандырды13. Нақты объект, қалаулы зат уақыт аясында әрекет 
ете отырып, қозғалтушы күш  немесе серіппе ретінде, өсімтал механи- 
калы қ жиынтықтың бөлшектері іспетті кеңістікте кезек-кезек пайда 
болып, үздіксіз көбейетін кейіпкерлерге қатысты механикалық қоз- 
ғалысты туындатушы алгашцы цозгалтцыш  (primum movens) ретінде 
пайда болады («И т альян сабан қалпағы», «М иллион»). Индивидуа­
лизм барлық жерде маңызды рөл атқарады: индивидтің өзі заттардан 
кейін тұрады немесе әсері уақытта көрініс табатын серпін беруші, 
әлде қозғаушы күш қызметін атқарады: бұлар -  индивид анықтайтын 
қозғалыс өз шегіне жеткен немесе одан асып түскен кезде жойыла- 
тын фантомдар, сиқыршылар, перілер, әлде есінен адасқан ғалымдар. 
Сонда барлық жерде тәртіп орнайды. Қысқасы, бұл -  ңозғалтңышы- 
ның өзі қозғалыс арқылы жүретін автоматты балет. Машинаның тағы 
бір түрі -  бу машинасы, жанармаймен жүретін машина, күш ті энерге- 
тикалық машина: бұл машина басқа нәрседен қозғалыс туындатады 
және іш кі жаңғырық немесе үдемелі қарым-қатынас барысында бір- 
біріне қарама-қайшы әрекеттерді: механикалық пен жандыны, іш кі 
мен сыртқыны механикпен, күшті әртектілікпен ұштастыра оты­
рып, бекітуді тоқтатпайды. Комедиялық және драмалық элементтер 
эпикалық немесе трагедиялық элементтің орнын басады. Бұл жолы

13 Салыстырыңыз: Бартелеми Амангуальдың «Рене Клер» туындысындағы талдаулары, Seghers. 
Сонымен қатар Амангуаль автоматтың рөлін Жан Вигоның «Кинематографиялық зерттеулер» 
(Jean Vigo. Ёtudes cinematographiques», p. 68-72) еңбегіндегі экспрессионизммен салыстыра 
талдайды.



64 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

француз мектебі энергия шығаратын алып машиналарды бейнелеу- 
мен әуре кеңес дәуірі режиссерлерінен (бұл қатарда Эйзенштейн не- 
месе Вертов қана емес, «Түрксібтей» жауһарды түсірген Турин де бар) 
ерекшеленген секілді. Кеңес дәуірінің киношеберлері үшін адам мен 
машина механикалың жұмыс пен еңбек етуші адам арасындағы қа- 
рама-ңайшылыңты еңсеретін диалектикалық бірлік іспетті болды. 
Ал француздар машинадағы қозғалыс саны кинетикалық бірлігінің 
және жандағы қозғалыс бағытының концепциясын жасап, мұны 
өмірден өткенде ғана жоғалатын Құштарлық деп мәлімдеді. Ж аңа 
қозғалтқыш пен механикалық қозғалыс бастан өткеретін күй ғарыш- 
тық ауқымға дейін, ал адамзат қоғамы кеңес режиссерлері көрсеткен 
бейнеге ұқсамайтын, адам мен машина үйлесім тапқан әлемдік жан 
деңгейіне дейін үлкейтіліп көрсетіледі. Сондықтан Ганстың «Доң- 
галац» фильмінен екі түрлі бейнені -  механикалық қозғалыстың өз 
әсемдігін сақтаған бейнелері мен трагедияның дарақы да ұшқары деу- 
ге болатын бейнелерін іздеп табуға тырысу бос әурешілік болмақ. По- 
йызды, оның жылдамдығын, екпінін және апатқа ұшырауын көрсет- 
кен сәттер -  механиктің жай-күйінен, яғни будағы Сизифтің, оттағы 
Прометейдің және қардағы Эдиптің халінен бөлінбейтін көріністер. 
Адам мен машинаның кинетикалық одағы жанды қуыршақтан мүл- 
де өзгеше Адам-Жануарды анықтайды; Ганстан қалған мұраны қайта 
қарастырған Ренуар оның ж аңа өлшемдерін де зерттеген еді.

Нәтижесінде одан абстрактілі өнер шықты, мұнда таза қозғалыс 
кейде абстракцияның күшеюі арқылы формасы өзгерген объекті- 
лерден, кейде жиі-жиі түбегейлі өзгеріске ұшыраған геометриялық 
элементтерден, бір кеңістік жиынтығын қамтитын өзгеруші топтан 
туындады. Бұл кинетизмді көзге көрінетін өнер ретінде қарастыру бо­
латын, кинетизм дыбыссыз кинодан бастап қозғалыс-бейненің түспен, 
музыкамен ңарым-ңатынасын мәселе етіп көтерді. Суретші Фернан 
Леженің «М еханикалы қ балеті» қарапайым машиналардан бастау 
алса, Эпштейннің «Фотогений» туындысы, Гремийонның «Механи- 
калы қ фотогенийі» -  индустриялық машиналардан алынған шабыт- 
тың туындысы. Көріп отырғанымыздай, мұндай француз киносына 
айрықша құлшыныс -  суға, теңізге, өзен-көлге деген өлшеусіз махаб- 
бат тән (Л’Эрбье, Эпштейн, Ренуар, Виго, Гремийон). Бұл механика- 
дан мүлде бас тарту емес, керісінше, қатты денелер механикасынан 
сұйық денелер механикасына өту болатын; мұндайда, нақты көзқарас 
бойынша, бір әлем екінші әлемге қарсы қойылды, ал абстрактілі көз- 
қарас тұрғысынан, сұйық бейнеден өз жиынтығында қозғалыс мөл- 
шерінің ж аңа таралым түрі -  нақтыдан абстрактіліге өтуге ең қолай- 
лы жағдайлар, қозғалыстарға олардың бейнелі сипатына қарамастан 
қайтымсыз ұзақтық беру мүмкіндігінің молдығы, қозғалмалы заттан



МОНТАЖ 65

қозғалысты шығарып алуға өте сенімді күш табылды14. Америка және 
кеңес киносында су үнемі алдыңғы лекте көрінетін, алайда бұл құбы- 
лыстың жағымды жағымен қатар, кері сипаты да болмай қалған жоқ; 
дегенмен қандай нәтижеге алып келсе де, су органикалық мақсатта 
қолданылып, солармен үйлесті. Суға еркіндік беріп, органикамен бай- 
ланысы жоқ форма мен өзіндік үйлесім сыйлаған француз мектебі еді.

Деллюк, Ж ермен Дюлак және Эпштейн «фотогений» туралы айт- 
қанда, сөз, әрине, фотосурет сапасы туралы емес, кинематография- 
лық бейненің фотографиялық бейнеден айырмашылығын көрсетіп, 
анықтау жөнінде болады. Фотогений -  қозғалыс арқылы «үлкейтіл- 
ген» бейнемен айналысатын ілім15. Мәселе осы үлкейт уш і элемент - 
mi толық әрі дәл анықтауда болып тұр. Ең алдымен, бұл жерде өз- 
гермелі осы шақ ретінде уақыт интервалы қатысады. Өзінің алғашқы 
«Үйцыдагы Париж» атты фильмінде-ақ Рене Клер қозғалыс бөге- 
летін, қайта жалғасатын, кері бағытқа бет бұратын, жылдамдығын 
арттыратын немесе бәсеңдететін нүктелер секілді интервалдарды, 
басқаша айтқанда, қозғалыс дифференциалын айқын көрсетуі ар- 
қылы Вертовқа эсер еткен16. Алайда бұл мағынасында интервал бей- 
неде аны қт алат ы н басқа факторларға қатысты қозғалыстың ең 
көп санын шығаратын және осы факторлардың өздерінің түрленуіне 
байланысты бір бейнеден екінш і бейнеге өзгеретін ырғақты бірлігі 
ретінде жүзеге асады. Бұл факторлар алуан түрлі: кадрланған кеңіс- 
тіктің сипаты мен көлемі, қозғалатын және қозғалмайтын денелерді 
бөлу, кадрлау бұрышы, объектив, планның хронометрлік ұзақты- 
ғы, жарық пен оның реңктері, гаммасы, бейнелі және аффективтік 
реңктері (түсті, сөйлеушінің дауысын және музыканы айтпағанның 
өзінде). Осы факторлардың ырғақты бірлігінің немесе интервалының 
арасында мет рлік қатынастар  жиынтығы болады, ол осы қаты- 
настарға енетін қозғалыстың ең көп мөлшеріне «такт» беріп, ырғақ 
«үлесін» түзеді. Әлбетте, монтажға, бір жағынан, мұндай эмпири- 
калы қ немесе интуитивті есеп тән болса, екінш і жағынан, ол белгі- 
лі бір дәрежеде ғылымилыңңа17 да бет бұрды. Әйтсе де бір есептен

14 Бұл абстрактілі кинетикалық кинематография және оның ырғаққа қатысты концепциялары 
туралы Жан Митри өзінің «Тәжірибелі кино» атты еңбегінде (Jean Mitry. Le cinema experimental, 
Seghers, ch. !V, V, X.) жазып, ырғақ мүмкіндігі музыкалық бейнелердің мүмкіндігінен өзгеше көзге 
көрінетін бейнелер мәселесін көтереді. осы мәселенің бір бөлігін шешуге талпынып, Митридің 
өзі де қатты дене бейнелерінен («Пасифик 231») сұйық денелерге өтті («Дебюсси бейнелері»).

15 Epstein, ibid., 1, p. 137-138.

16 рене Клер фильмдері мен оның Вертовпен қарым-қатынасына аннет Майклсон жасаған 
талдауды қараңыз: L'homme a la camera, in Cinema, theorie, lectures, Klincksieck, p. 305-307.

17 Қараңыз: мысалы, Эйзенштейн шығармаларында (Film Form, «Methods of montage») метрлік 
монтаж және оны жалғастырушылар, ырғақты, үндестік және үйлесімді монтаж бар. Дегенмен 
онда метрлік қатынастардан гөрі, көбінесе органикалық мөлшерлестік туралы әңгіме болады.



66 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

картезиандық деп те атауға болатын француз мектебі үшін ерекше 
ж айт -  әрдайым монтажды есептеуді эмпирикалық шарттар деңгейі- 
нен жоғары көтеріп, оны, Ганс айтпақшы, «алгебраға» айналдырады 
және одан әрдайым алуан түрлі айнымалы шаманың қызметі ретінде 
қозғалыстардың мүмкіндігінше ең көбін шығарады немесе органика- 
ның аясына сыймайтын дүниені қалыптастырады. Леже мен Барсак 
декорацияларындағы Л ’Эрбьенің күрделі интерьерлері («Рақымсыз- 
дық», «Ақша») метрлік қатынастарға бағынатын кеңістіктің тамаша 
мысалы бола алады: бұл қатынастарға сәйкес әрекет ететін күштер 
немесе факторлар ең көп қозғалыстарды айңындайды.

Неміс экспрессионизмінен айырмашылығы, бұл жерде бәрі, тіпті 
жарықтың өзі де қозғалыс үшін қолданылады. Әрине, жарық -  өзі 
жетелейтін, бастан кешетін немесе тіпті айңындайтын қозғалыс үшін 
маңызды ж алғыз фактор емес. Оның үстіне жарықты дербес күш ке 
айналдырған, (Периналь секілді) ұлы операторлар қалыптастырған 
француз люминизмі бар. Алайда ж ары ққа өзіндік ерекш елік берген 
бір күш -  қозғалыс, сұр түстің аясында, «барлық сұр реңк атаулымен 
ңаңпаңыл ойнайтын сұрбейнеде»18 жүзеге асушы созылыстағы таза 
қозғалыс. Бұл -  біркелкі кеңістікте үздіксіз қозғалатын және жыл- 
жымалы заттармен кездескен сәтте ғана емес, өз қозғалғыштығының 
арқасында да нұр шашатын формаларды түзуші жарық. Француз 
мектебіндегі сұр түстің әйгілі ж арқылының өзі енді түс-қозғалыс бо- 
лып есептеледі. Бұл -  Эйзенштейн тәсіліндегі ақ пен қараға бөлінетін 
немесе олардан ж аңа сапа секілді туындайтын диалектикалық бір- 
л ік  емес. Экспрессионизмге тіптен сәйкес келмейді, себебі ол тәсіл- 
де мұндай құбылыс жарық пен түнек арасындағы кескілескен айқас 
немесе жарық пен көлеңкенің кірігуі нәтижесінде туындайды. Қоз- 
ғалыс ретінде сұр түс немесе жарық -  кезектесіп келетін қозғалыс. 
Француз мектебінің артықш ылығы -  диалектикалық ңайшылыңты 
немесе экспрессионистік ңаңтығысты кезектесумен алмастыруында 
екеніне еш шүбә жоқ. Гремийон еңбектерінен біз бұл құбылыстың ең 
жоғары деңгейдегі қолданысын табамыз: «Ш амшырақты бақылау- 
шылар» фильміндегі шамш ырақтың көмегімен қозғалысқа енетін 
жарық пен көлеңкенің белгілі бір тәртіппен ауысып отыруы; «Әпен- 
ді Виктор мырза» фильмінде күндізгі қала мен түнгі қаланың алма- 
кезек ауысуы. Бұл -  қақтығыс емес, созылыстағы кезектесу, өйткені 
екі жағдайда да біз жарықты: күн сәулесі мен ай нұрын, сұр түстің 
бүкіл реңкі арқылы өзара қатынасатын күндізгі және түнгі табиғат

18 Noel Burch, Marcel L'Herbier, Seghers, p. 139. Сонымен қатар Амангуальдың Рене Клердегі (p. 
56) және әсіресе Вигодағы (p.72) жарық туралы ескертулерін де қараңыз: «Экспрессионизм 
ымырттарын киелі қасиеттерінен айыру», сондай-ақ Гремийон туралы Мирей Латильдің 
мақаласын оқыңыз: Mireille Latil. Cinematographe, n° 40, octobre 1978.



МОНТАЖ 67

көрінісін көреміз. Реңк туралы мұндай концепция, сыртқы көрінісі- 
не қарамастан, Делоне колоризміне көп қарыздар.

Әрине, бүгін де қозғалыстың ең көп мөлшерін салыстырмалы тұр- 
ғыда ғана деп түсіну қажет, өйткені ол қозғалысқа форма беретін 
бірлік пен факторлар арасындағы метрлік қатынастардың және өзі 
қызметі саналатын құбылмалы факторлардың интервалы ретінде 
таңдалған ырғақты бірлікке тәуелді. Осы элементтердің бәрін ескере 
келгенде, бұл қозғалыстың «ең үздік» мөлшері болмақ. Максимум- 
ның деңгейі қашанда жоғары, өйткені фанданго болсын, фарандола, 
балет және т.б. болсын, оның өзі де сапа саналады. Қазіргі мезеттің 
өзгеруіне, интервалдың ңысңаруына әлде ұзаруына байланысты өте 
баяу қозғалыста өте жылдам қозғалыс кезіндегі көрсеткішке тең 
ықтимал қозғалыстардың ең көп мөлшері жүзеге асырылады: егер 
Ганстың «Доңгалагында» үдемелі монтаждағы жылдам қозғалыстың 
үлгісі берілсе, Эпштейннің «Ушер үйінің құлауы» атты фильмі -  баяу- 
латылған түсірілімінің өзінде ұшы-қиырсыз созылған формадағы 
қозғалыстың максимумына қол жеткізуді көрсеткен өнердегі жауһар 
туынды. Енді қозғалыс санының басқа аспектісін -  оның абсолютті 
максимумын қарастыратын кез келді. Бұл екі аспекті бір-біріне қа- 
рама-қайшы емес: керісінше, өзара тығыз байланысты, бірін-бірі бі- 
леді, бастапқы кезден бір-бірінде бар. Өзгермелі жиынтықтардағы 
қозғалыс санын салыстырмалы тұрғыда анықтаумен қатар ғаламда- 
ғы қозғалыстың абсолютті саны Декарт еңбектерінде-аң айқын кө- 
рініс тапты. Кинематографияда бұл қажетті арақатынас оның өмір 
сүру шарттарының ең терең тұңғиығында қайта пайда болады: бір 
жағынан, план кадрланған жиынтықтарға бет бұрған және олардың 
элементтері арасындағы салыстырмалы қозғалыстардың абсолютті 
максимумын енгізеді; екінш і жағынан, ол өзгерісі қозғалыстың аб­
солю та максимумында көрініс табатын құбылмалы бүтінге бағыт- 
талған. Бұл жерде айырмашылың әр бейне жеке алынатын (кадрлау) 
жағдайда емес, бейнелер арасындағы қатынастар алынатын ахуалда 
(монтаж) болып тұр. Камера қозғалысының өзі бір бейне шеңберінде 
қайта кадрлауды жүзеге асыра отырып, бірнеше бейнені енгізеді, бұ- 
ған қоса бір ғана бейненің бүтінді түгел білдіруіне септігін тигізеді. 
Бұл құбылыс әсіресе Абель Ганс туындыларынан ерекше байқалады, 
ол «Наполеон» фильмін түсіру барысында камераны тек жерде жат- 
қан рельстерден ғана емес, оны көтеріп жүрген адаммен қатынасынан 
да босатқанын өзінің ерен еңбегі санауға толық құқылы: камераны 
аттың үстіне орнатуға, қару секілді лақтыруға, доп секілді домалату- 
ға, ұш ақтың бұрандалы қалағынан теңізге тастауға болады19. Әйтсе

19 Abel Gance, in Lart du cinema de Pierre Lherminier, Seghers, p. 163-167.



68 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

де Берчтен алған алдыңғы ескертпеміз әлі күш ін жойған жоқ: біз осы 
тарауда сөз ететін кинорежиссерлердің көпшілігінде камера қозғалы- 
сы есте ңаларлың сәттерге ғана арналған, ал кәдімгі «таза» қозғалыс, 
негізінен, қозғалмайтын пландардың бірізділігімен тығыз байла- 
нысты. Демек, монтаж планның екі жағымен жұмыс істейді: бірін- 
шіден -  бір ғана бейнемен шектелмейтін, бірақ өлшем бірлігі (қайта 
топтау) өзгеретін эпизодтағы салыстырмалы қозғалысты бейнелеуші 
кадрланған жиынтың жағынан; екіншіден -  бейнелердің бірізділігі- 
мен ғана шектелмейтін, табиғатын анықтау қажет абсолютті қозға- 
лыста көрініс табатын фильмге қатысты бүтін жағынан әрекет етеді.

Кант: «Өлшем (сан) бірлігі біртекті болып тұрғанда, шексіздікке 
дейін еш ңиындыңсыз, бірақ абстрактілі түрде баруға болады», -  деп 
жазған еді. Ал өлшем бірлігі құбылмалы сипатқа енгенде, қиял, кері- 
сінше, бірден шектеуге тап болады: қы сқа бірізділіктен тыс ол өзі ке- 
зек-кезек ұстайтын көлемді немесе қозғалыс жиынтығын толық қам- 
ти  алмайды. Бұған қарамастан, Ой немесе Ж ан өздеріне қойылатын 
талапқа сәйкес Табиғаттағы немесе Ғаламдағы қозғалыстар жиынты- 
ғын тек бүтін деп қана түсінуі керек. Мұны Кант математиканың 
ең жоғарғы көрінісі деп атады: қиял салыстырмалы қозғалыстарды 
ұстап алуға бар күш ін жұмсайды, өлшем бірліктерін өзге түрге ауыс- 
тырып, қуатын тез жоғалтады, ал ой кез келген қиялдан асып түсетін 
дәрежеге, яғни бүтін ретіндегі қозғалыстар жиынтығына, қозғалыс- 
тардың абсолютті максимумына, өлшеусіз немесе шамадан тыс мөл- 
шермен, алыппен, шексізбен, аспан күмбезімен немесе ұшы-қиыры 
жоқ теңізбен өздігінен қосылатын абсолютті қозғалысқа дейін жету- 
ге тиіс20. Бұл -  уақыттың екінш і аспектісі: яғни құбылмалы осы шақ- 
тың интервалы емес, негізінен, келер шақ пен өткен ш ақтың өлшеу- 
сіздігі ретінде толығымен ашық бүтін. Бұл уақыт -  енді қозғалыстар 
мен олардың бірліктерінің бірізділігі емес, симультанизм, бірмезгіл- 
дік (өйткені бірмезгілдік, бірізділік секілді, уақытқа, яғни бүтін ре- 
тіндегі уақытқа жатады). Дәл осы симультанизм идеалы француз ки- 
носының қыр соңынан қалған жоқ, тіпті көркемөнер, музыка және 
әдебиет туындыларына да арқау болды. Әрине, біз бірінші аспектіден 
екіншісіне өту аса қиын емес деп есептейміз: заң бойынша бірізділік 
шексіз емес пе, егер оны біртіндеп жылдамдығын арттыруға немесе 
ұшы-қиырсыз созылуға мәжбүрлесе, оның шегі өзі толассыз жақын- 
дай түсетін бірмезгілдік емес пе? Эпштейн бұл тұрғыда «мүмкін емес 
симультанизмнің кемел шеңберіне ұмтылатын екпінді де шығыңқы 
бірізділік»21 туралы айтқан еді. Мұндай пайымдауды Вертов та айтуы

20 Kant. Critique du jugement, §36.

21 Epstein, ibid. , 1, p. 67.



МОНТАЖ 69

мүмкін -  футуристердің тұжырымы осылай келеді. Әйтсе де француз 
мектебінде бұл екі аспекті арасындағы ңарым-ңатынаста дуализм 
бар: салыстырмалы қозғалыс материяға жатады және «қиялдың» кө- 
мегімен өзара байланыстыруға немесе ажыратуға болатын жиынтың- 
тарды сипаттайды, ал абсолютті қозғалыс рухқа тән және өзгермелі 
бүтіннің психикалық сипатын білдіреді. Алайда біз бір аспектіден 
екіншісіне аз-кем болсын, өлшем бірліктерінің көмегімен емес, қан- 
дай да бір шамадан тыс кез келген өлшемге -  Артыңшылыңңа немесе 
М олшылыққа, яғни тек ойшыл рух қана ұғатын нәрсеге қол жеткізу 
арқылы өтеміз. Л ’Эрбьенің «Ақша» фильмінде Ноэль Берч мұқтаж- 
дықтан шамадан тыс өлшеусіз құбылысқа айналған уақыт бүтінінің 
бұл түзілімінен ерекше қызық жағдайды анықтап көрсетті22. Қалай 
болғанда да, салыстырмалы қозғалыстың үдеуінің, әлде бәсеңдеуі- 
нің, өлшем бірлігінің салыстырмалылығы мен декор өлшемдерінің 
маңызы аса зор; алайда олардың бірінші аспектіден екіншісіне өтуге 
сеп болғанынан, сол екінш і аспектіге ілесіп немесе оған себепші бо- 
луы басымырақ секілді. Бұл жерде француз дуализмі руханилық пен 
материалдықтың өзара бірін-бірі толықтыру қабілетін үнемі көрсете 
отырып, екеуінің айырмашылығын сақтайды: бұл құбылыс тек Ганс- 
та ғана емес, Л ’Эрбьеде, тіпті Эпштейнде де кездеседі. Француз мек- 
тебінің субъективті бейнеге неміс экспрессионизмімен бірдей деңгей- 
де мән беріп, оны дайындаумен айналысқаны жиі айтылады, бірақ, 
шын мәнінде, олай болған жоқ еді. Негізінде, ол дуализмге және екі 
жағдайдың өзара толықтыру қабілетіне сүйенеді: бір жағынан -  кө- 
рінетін денелер қозғалысын көруші дене қозғалысымен біріктіріп, 
қозғалыстың ықтимал санының салыстырмалы максимумын еселеп 
көбейтеді; екінш і жағынан -  мұндай жағдайда ол денелерді «қамти- 
тын» және олардан «бұрын болатын» дербес Ж анға қатысты қозға- 
лыстардың абсолютті максимумын қалыптастырады23. «(Эльдорадо» 
фильмінде көрсетілетін бидегі әйгілі екіұш тылық осыны меңзейді.

Мұндай спиритуализмді (дуализмді) француз киносына енгізген 
Абель Ганс еді. Мұны біз монтажда қолданылатын екі аспектіні қа- 
растырғанда анық байқаймыз. Бірінш ісі (оны Ганс ойлап таппаған- 
мен, таспаны айналдыруда басты рөл атқарады) салыстырмалы қоз- 
ғалысты «вертикал бірізді монтаж» арқылы береді: мұның ж арқын

22 Берч «Ақша» фильмінде камера қозғалысы салыстырмалы тұрғыда өте сирек болғанмен, осы 
фильмде қозғалыс әсері қалай берілген деген сұрақ қояды. Алайда декордың алып сипаты 
(мәселен, ақсүйектердің салоны) кейіпкерлердің едәуір алыс қашықтыққа орын ауыстыруына 
септігін тигізетіні күмән тудырмайды, бірақ біздің қозғалыстың абсолютті максимумын сезінуімізді 
түсіндірмейді. Берч берілген эпизодтағы пландардың көбеюін түсіндірді: шектен шығу әсерін 
«аса қанықтыру» туындатады, ол бізді салыстырмалы шамалар арасындағы қарым-қатынас 
шеңберінен шығуға көндіреді. (Marcel L'Herbier, p. 146-157).

23 Қараңыз: Abel Gance, ibid.



70 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

мысалы -  «Доңгалац» фильмінде, содан соң «Наполеонда» көрініс 
табатын жеделдетілген монтаж. Алайда абсолютті қозғалысты Ганс 
«горизонтал бірмезгілді монтаж» деп атаған мүлде өзге тәсіл анық- 
тайды және ол «Наполеон» фильмінде өзіне тән екі басты форманы 
табады: бір жағынан -  кадрларды қабыстыруды айрықш а қолдану, 
екінш і жағынан -  үш қабатты экранды және «көпжақты шолуды» 
ойлап табу. Өте көп (кейде он алты) кадрды арасына аз ғана уақыт 
айырмашылығын қалдыра отырып өзара қабыстыру, кейбір кадр­
ларды қосып, кейбірін алып тастау арқылы Ганс бұл «қабысулар- 
ды» көрерменнің байқамай қалатынын жақсы  түсінді: өйткені мұн- 
да қиял арнасынан тасып, сарқылып, өз шегіне тез жетеді. Бірақ 
режиссер осы қабысулардың бәрінің жанға, сондай-ақ элементтері 
біресе қосылып, біресе алынатын ырғақты қалыптастыруға тигізер 
әсерін бағамдай білді: бұл ырғақ бүтін идеясын ж анға өлшенбейтін 
ш ексіздік сезімі ретінде береді. Үш қабатты экранды ойлап тапқан 
Ганс бір көріністің үш аспектісін немесе әртүрлі үш көріністі бір ме- 
зетте көрсету мүмкіндігіне қол ж еткізді және бірінің бастапқы нүк- 
тесі екінш ісінің соңғы нүктесі болатын, «қайтымсыз» деп аталатын 
ырғақтарды жасады, олардың негізгі мәні екеуіне де ортақ еді. Кадр­
ларды қабыстырудың бірмезгілдігі мен оларды теріс қабыстырудың 
бірмезгілдігін біріктіре отырып, Ганс өзгермелі бүтіннің абсолютті 
қозғалысы ретінде нағыз бейне қалыптастыра алды. Бұл енді -  құ- 
былмалы меже, материяның кинетикалы қ үдеуі немесе бәсеңдеуі 
секілді салыстырмалы құбылыстар аясы емес, нұр ш ашатын бірмез- 
гілдік, кеңістікте созылған ж арық, Рухты қамтитын өзгермелі бүтін 
секілді абсолютті құбылыстар аймағы (яғни органикалық спираль 
емес, Ганс пен Л'Эрбье туындыларында кейде камера қозғалысының 
тікелей көмегімен қол жеткізілетін үлкен рухани спираль). Атал- 
ған кинорежиссерлердің Делоне симультанизмімен тоғысу нүктесі, 
міне, осы24.

Қысқаша айтқанда, француз мектебіндегі асқақ кинематография- 
ның алғаш қы ізашары Ганс еді. Қозғалыс-бейнелер құрамы қашанда 
уақыт бейнесін екі түрлі аспектіде көрсетеді: интервал ретіндегі уа-

24 Делоне бірмезгілдікті үздіксіз кинетикалық қозғалыс шегі деп есептейтін футуристерге қарсы 
шығады. Оның пікірінше, бірмезгілдіктің кинетикалық қозғалыспен еш байланысы жоқ, бірақ 
ол нұрлы да әсерлі көркем формаларды қалыптастыратын жарықтың таза қозғалғыштығымен 
тығыз байланыста болады және оларды табиғатынан уақытқа ұқсас дискілер мен спиральдарға 
енгізеді. Француз кинорежиссерлері Делоне концепцияларымен Блез Сандрардың арқасында 
таныса алды. Софи Дарианың «Абель Ганс кеше және бүгін» (Sophie Daria. Abel Gance hier et 
demain, Ed.la Palatine) кітабындағы «Жарылған бейне уақыты» (Le temps de l'image eclatee)» 
атты Ганс мәтінін қараңыз. Мессианда осындай музыкалық «симультанизм» бар, бұл ұғымды 
«мағынаға қосылатын ырғақтар» мен «қайтарымсыз ырғақтар» анықтайды (Golea. Rencontres 
avec Olivier Messiaen, Julliard, p. 65 sq.).



МОНТАЖ 71

қыт және бүтін ретіндегі уақыт, өзгермелі осы шақ ретіндегі уақыт 
және кешегі мен келешектің өлшеусіздігі ретіндегі уақыт. Мәселен, 
Ганстың «Н аполеон» фильмінде халық адамының -  Наполеон гвар- 
диясы сарбазының және маркитант әйелдің (XVIII-Х ІХ  ғғ. әскермен 
бірге жүріп, азық-түлік, тамақ сататын саудагер әйел. -  Ред.) тұрақ- 
ты көрінуі «хроникалық осы шақты» сарапқа салынар кешегі мен 
келешектің эпикалық өлшеусіздігінің қарапайым да тікелей куәге- 
ріне айналдырады25. Керісінше, Рене Клер туындыларынан біз осы 
ш ақтың әр алуан түрлерімен салыстыруға болатын ғажайып та әсем 
формадағы уақыт бүтінін табамыз. Яғни француз мектебі уақыттың 
екі түрлі белгісін түсінудің жаңа тәсілінің пайда болуына септігін 
тигізді: интервал әр жағдайда материяда берілген, қиялға арналған 
қозғалыстың ең көп салыстырмалы санын анықтай отырып, өзге 
факторлармен метрлік қатынастарға түсетін өзгермелі және жүйелі 
сандық бірлікке айналады; ал бүтін шектен асқан, ұшы-қиырсыз Бір- 
мезгілдікке ұласады, қиялды дәрменсіз етіп, оның шектерін көрсе- 
те отырып, рухта оның бүкіл тарихын немесе өзгерісін, бүкіл әлемін 
білдіретін абсолютті қозғалыс саны туралы таза ойды туындатады. 
Канттың математикалық асңаңтың деп атағаны -  осы. Монтаждың 
осы түрін, осы концепциясын рухани-математикалық, созылмалы- 
психикалық, санды-поэтикалық деп атауға болады (Эпштейн «лиро- 
софия» деп те айтқан еді).

Француз мектебін неміс экспрессионизмімен егжей-тегжейлі са- 
лыстыруға болады. «Қозғалысты көбейту» деген ұранға «Ж арықты 
көбейту!» деген жауап беріледі. Қозғалыс өз бұғауынан босайды, бі- 
рақ ол Дюпонның «Варьете» мюзик-холлының әйгілі көрінісіндегі 
немесе Мурнаудың «Соңгы адам» фильмінде кездесетін түс көру сә- 
тіндегі секілді жұлдыздарды түзіп, бөлшектеп, сәулесін көбейтіп, 
жарқыраған ізін шашыратып, жарықты жылтылдатып, оған қызмет 
ете бастайды. Әрине, жарықтың өзі қозғалысты білдіреді, ал қозға- 
лыс-бейне және жарық-бейне -  бір құбылыстың екі қыры. Алайда 
қазір ғана созылыста ұшы-қиыры жоқ қозғалыс болған жарық енді 
экспрессионизмде басқа тәсілде: қарқыны жағынан қуаты мол, тегеу- 
ріні басым қозғалыс ретінде көрініс табады. Әрине, абстрактілі ки- 
нетикалық өнердің де бар екені белгілі (Рихтер, Рутман), алайда сан 
жағынан көбею, кеңістікте орын ауыстыру жағы көтерілетін немесе 
құлдырайтын қарқынның мөлшерін жанама түрде өлшеуші сынап- 
ты еске салады. Ж арық пен көлеңке енді созылыста кезектесе қозға- 
луын тоқтатып, бірнеше кезеңнен тұратын қызу ш айқасқа кіріседі.

25 Қараңыз: Ганс жобаларының бірізділігі шеңберінде Норман Киң зерттеп талдаған Флери рөлі: 
Une epopee populiste, Cinematographe, n° 83, novembre 1982.



72 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

Ең алдымен, жарықтың ұшан-теңіз күш і өзі секілді шексіз қайрат- 
қа ие түнекке қарсы тұрады: түнек болмаса жарық өзін-өзі көрсете 
алмас еді. Ж ары қ өзін-өзі көрсету үшін ғана түнекке қарсы шығады. 
Демек, бұл -  дуализм емес, сонымен қатар диалектика да емес, өйт- 
кені біз барлық органикалық бірліктердің немесе жиынтықтардың 
шегінен тыс орналасқанбыз. Шеті-шегі жоқ осы ңарама-ңайшылың 
Гетенің және романтиктердің туындыларында көрініс тапқан: жа- 
рық өзі қарсы тұратын және өзінің көрінуіне көмектесетін түнексіз 
түкке тұрғысыз нәрсе болып қалар еді26. Сонымен, Валеридің сөзімен 
айтқанда, жарықты «түнектің жартылай көмескілігін өткізетіндей» 
етіп көрсетуші диагональ немесе тісті сызыңңа сәйкес көзге көрінетін 
бейне екіге бөлінеді. Бұл біз Рипперттің «Хомункулус»  туындысынан 
кездестіретін, кейінірек Лангтың немесе Пабстың еңбегінен табатын 
бейненің немесе планның бөлінуіне ғана байланысты емес. Бұл, сон- 
дай-ақ бұзаңылың ордасының көмескі жылтылын сәнді қонақүйдің 
сәулетті жарығына қарсы қоятын Пиктің «Қасиетті Сильвестр 
түніндегі» немесе күн сәулесімен жарқыраған қала мен қарауытқан 
күңгірт батпақты салыстыратын Мурнаудың «Таң шапагындагы» 
монтаж матрицасы. Бұған қоса, сарқылмас екі күш тің айқасы кез 
келген жарықтың аяқталғанын білдіретін нөлдік нүктенің пайда бо- 
луына септігін тигізеді. Ш ындығында, қараңғымен өзін нөлге тең 
терістеуші ретінде қатынас орнататын жарықты осыған орай, қанық- 
тылық немесе қанығу мөлшері ретінде анықтауға болады. Бұл жер- 
де мезет (көбейіп таралушы бірлік пен бөліктерден айырмашылығы) 
жарықтану дәрежесін немесе оның қараңғыға қатысты сандық мөл- 
шерін қамтитын нәрсе ретінде көрінеді. Сондықтан ңарңынды қозға- 
лысты, тіпті виртуалды болса да, құлаудан бөліп алу мүмкін емес, ал 
құлау тек жарық дәрежесінің нөлден алш ақтығын ғана білдіреді. Құ- 
лау идеясы ғана қанығу мөлшерінің өсу деңгейін өлшеуге көмектесе- 
ді, тіпті әлемге әйгілі табиғат нұрының өзі де құлауын тоқтатпайды. 
Сондықтан құлау идеясы әрекетке көшіп, нақты тірш ілік иелерінің 
шынайы немесе материалды құлауына айналуы керек. Ж арықтың 
құлауында еш мін болмайды, бірақ күндізгі ж арықтың құлауы ш ы ­
найы болады: қараңғы құрдымға құлап түсетін жеке жанның хикая- 
лары осындай, мұның бас айналдырар мысалдарын біз экспрессио­
низм арқылы білеміз (Мурнаудың «Фаустындагы» Маргаританың

26 Жарық және оның түнекпен немесе көмескілікпен өзара қатынасы туралы негізгі еңбек -  Гетенің 
«Реңк туралы ілім» атты туындысы (La theorie des couleurs de Goethe, Ed. Triades). Элиана 
Эскубас оны жақсылап талдады, бұл талдауды кинематографияда жан-жақты пайдалануға 
болады: L'oeil du teinturier, Critique, по 418, mars 1982. Француз фильмдерінде жарықтың 
Делонеге жақын, ньютондық саналғаны секілді, экспрессионизмде жарық гетелік сипатта 
болды. рас, Гете теориясының басқа да аспектісі бар: жарық пен ақ арасындағы өзара таза 
қарым-қатынас, біз оны кейінірек кездестіреміз.



МОНТАЖ 73

құлауы, «Соңғы адам ны ң» үлкен мейманханадағы дәретхананың 
қара ойығына құлауы немесе Пабстың «Пандора жәшігі» фильмін- 
дегі құлау).

Ж арықтану дәрежесі (ақ) және нөл нүктесі (қара) ретінде жарық 
өзара нақты ңарым-ңатынасңа осылай түседі: олар бір-біріне кере- 
ғар немесе бірігіп араласады. Ж оғарыда байқағанымыздай, ақ және 
қара сызықтардың, жарық сәулелері мен түнек белдеулерінің тұтас 
кереғар реті түзіледі: яғни Виненің «Доктор Калигаридің кабинеті» 
фильміндегі боялған кенептерде пайда болған, бірақ барлық нұр ша- 
шатын жарық құндылығын тек Лангтың «Нибелунгтерінде» ғана 
иеленген жолақты, теңбіл әлем (мәселен, аласа ағаштар тобындағы 
жарық немесе терезеден көрінетін шоқ сәулелер). Немесе бұл -  жа- 
рық пен көлеңкенің араласқан топтамасы, «бірінен кейін бірі үздік- 
сіз кезектесіп көрінетін ақпалы тізбектер гаммасын» қалыптастыра- 
тын барлық жарық дәрежелерінің толассыз өзгерісі: мұндай тәсілдің 
әйгілі шеберлері Вегенер және әсіресе Мурнау еді. Үлы кинорежис- 
серлер екі тәсілді де жетілдіре алғаны ақиқат -  Ланг жарық пен кө- 
леңкенің аса нәзік реңктеріне қол жеткізсе («Метрополис»), Мурнау 
бір-біріне кереғар сәулелерден өрнек салды: мысалы, «Таң шапагын- 
да» суға кеткен әйелді іздейтін көрініс қараңғы түнде прожектордан 
суға түсетін жарық жолақтарымен басталады, сосын бұл жолақтар 
жарық пен көлеңкенің күрт өзгерісіне орын беріп, оның реңктері 
бірте-бірте бәсеңдей береді. Экспрессионизмнен ерекшеленіп тұрса 
да (әсіресе уақыт концепциясына және жанның құлауына қатысты), 
Штрогейм одан жарықты қолдану тәсілін алды, сондай-ақ Лангтан, 
тіпті Мурнаудан кем түспейтін терең люминистке айналды: бірінші 
тәсілдің мысалы -  «Ақымақ әйелдер» фильмінде төсекке, ұйқыдағы 
әйелдің кеудесі мен бетіне жартылай ашық жалюзи арқылы түсетін 
жарқыраған таяқш а секілді жолақтар болса, екіншісіне «Келли хан- 
шайымдагы» кеш кі аста көрініс табатын күн сәулесіне қарама-қарсы 
жарық пен көлеңкенің әр алуан деңгейі мен көмескілікті ойнату көр- 
некті үлгі бола алады27.

Осы ерекш еліктеріне сай экспрессионизм Гриффит ойлап тапқан 
және Кеңес дәуірі диалектиктерінің басым көпш ілігі қолданған ор- 
ганикалық композиция ұстанымымен қатынасын үзді. Дегенмен 
бұл ажырау француз мектебімен салыстырғанда басқа тәсілмен жү- 
зеге асырылды. Ол қатты немесе сұйық ортадағы қозғалыс санының

27 Lotte Eisner, «Notes sur le style de Stroheim», Cahiers du cinema, n° 67, janvier 1957. Лотта 
Эйснер өзінің «Мурнау» (Murnau, Le Terrain vague, notamment p. 88-89 et 162) кітабында, 
сондай-ақ «Әзәзіл экран» (L'ecran demoniaque, Encyclopedie du cinema) атты мақаласында 
экспрессионизмге тән екі тәсілге -  торлы жолақтарды жасау және жарық пен көлеңкені қолдану 
тәсілдерін үнемі талдап отырған.



74 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

анық механикасын емес, біресе көлеңке жұлмалаған, біресе тұман 
жасырған барлық заттар жұтылатын өмірдің «қара батпағын» еске 
түсіреді. Бейорганикалы қ заттар өмірі, даналық пен организм мүм- 
кіндігінен бейхабар ңорңынышты өмір -  экспрессионизмнің алғаш- 
қы ұстанымы, міне, осы: ол тұтас табиғатқа, яғни түнекте адасқан 
зердесіз рухқа, қарауытқан күңгірт ж ары ққа, lumen opacatum-ға да 
әсер етеді. Бұл көзқарас тұрғысынан табиғат жаратылыстары мен 
адам қолымен жасалған бұйымдардың -  шамдал мен ағаштың, тур­
бина мен күннің арасында ешқандай айырмашылың жоқ. Тірі қа- 
бырға секілді, ыдыс-аяқ та, жиһаз да, үй де, шатыр да ңорңыныш- 
ты заттарға айналады, олар еңкейеді, сығылады, адамдарды аңдиды 
немесе тұзаққа түсіреді. Үйлердің көлеңкесі көшеде жүгіргендердің 
қыр соңынан қалмайды28. Бұл жағдайлардың бәрінде де органикалық 
нәрсеге қарсы тұратын механика емес, жандыға да, жансызға да -  
өмір деңгейіне көтерілетін материяға да, барлық материяға тарала- 
тын өмірге де ортақ органикалыққа дейінгі қуатты өскіндер секілді 
тірш ілікке бейім нәрселер қарсы қойылады. Материя ңаншалыңты 
өмір сүруге қаж етті күш жинаған сайын, жануар соншалықты өзінің 
органикалық қасиетінен айырыла бастады. Экспрессионизм таза ки- 
нетиканы, яғни органикалық контурларды да, көлденең мен тіктің 
механикалық шарттарын да сақтамайтын қуатты қозғалысты беру- 
ге талпынуы мүмкін; бұл қозғалыстың өтер жолы үнемі үзік сызық 
түрінде беріледі және бағыттың әр өзгерісі бірден кедергінің қарсы- 
лығын да, ж аңа серпін күш ін де, қысқасы, кеңістікке таралудың 
қарқы нға бағыныштылығын білдіреді. «Экспрессионизм» терминін 
ойлап тапқан алғаш қы ғалым Воррингер бұл ж аңа ұғымды «готика- 
лық немесе солтүстік» декорлық сызы ққа, яғни форма фоннан ерек- 
ше көрінуіне септігін тигізер ешқандай контур жасамайтын, бірақ 
заттар арасынан иректеліп өтетін, бірде оларды өзі де батып кетер 
түпсіз тұңғиы ққа сүйрейтін, бірде өзі «қалшылдап-дірілдеп» қайтып 
оралар аморфтық күйге айналуын туындататын үзік сы зы ққа сүйе- 
ніп, өмірге құштар ұмтылысты органикалық көрініске қарсы қойып 
анықтайды29. Демек, автоматтар, роботтар және қуырш ақтар -  енді 
қозғалыс санын айқын көрсететін немесе қозғалысты асыра бағалай- 
тын механизмдер емес, керісінше, осындай бейорганикалық өмірдің

28 Герман Варм «Елес» атты Мурнаудың жоғалған фильмінің декорын былай суреттейді: «Көшенің 
сол жақ бетіне шын үйлер салынған, ал оң жақ бетінде рельс үстіне қойылған жасанды қасбеттер 
орналасқан. жасанды қасбеттер қозғалыс жылдамдығын бірте-бірте үдетіп, көлеңкелерін қарсы 
беттегі жылжымайтын тұрғын үйлерге түсіреді де, жас жігіттің ізін аңдығандай көрінеді». Варм 
осы фильмнен тағы бір мысал келтіреді, онда күрделі механизм бір мезетте құйын тәрізді 
қозғалысты және қарақұрдымға құлауды туындатады. Қараңыз: Lotte Eisner, Murnau, p. 231-232.

29 Worringer. L'art gothique, Gallimard, p. 66-80. әсіресе рудольф Курц кинодағы бейорганикалық 
өмір тақырыбын жан-жақты толық талдады. Rudolf Kurtz, Expressionnismus undFilm, Berlin, 1926.



МОНТАЖ 75

ңарңынын білдіретін айкезбе ауруына ш алдыққан адамдар, зом- 
билер немесе големдер. Бұл пікір Вегенердің «Голем» туындысына 
ғана емес, сонымен қатар 1930 жылдың қарсаңында ж арық көрген 
Уэйлдің «Франкенштейн» және «Ф ранкенш тейннің қалыңдығы» 
готикалық ңорңынышты фильмдеріне, сондай-ақ Хэлприннің «Ақ 
зомбиіне» де қатысты.

Экспрессионизмде геометрия өз маңызын жоймайды, дегенмен 
француз мектебіндегі геометриядан едәуір ерекшеленеді, өйткені 
қозғалыстар мөлшерінің кеңістікке таралуына себепші болар коорди- 
наттардан да, біркелкі кеңістікте қозғалысты басқаратын метрлік қа- 
тынастардан да сырттай болсын арылған. Бұл -  кеңістікті өрнектеу- 
дің орнына, оны түзетін «готикалың» геометрия; ол енді метризация 
арқылы емес, созылу және шоғырлану арқылы әрекет етеді. Сызық- 
тар өздерінің өлшем атаулыдан тыс қиылысу нүктелеріне дейін созы- 
лады, ал олардың үзілу нүктелерінде шоғырлану жүзеге асады. Со- 
зылудың көлеңкеден немесе ж арықтан түзілетіні секілді, шоғырлану 
да ж арық немесе күңгірт болуы мүмкін. Ланг бүтіннің ңарңынды өз- 
герістерін білдіретін жарық (бірақ жалған) монтаждық қиысуларды 
ойлап тапты. Проекциялармен және көлеңкелі аумақтармен қиғаш 
перспектива әдісі бойынша жұмыс істейтін үздіксіз перспективис- 
тік геометрия дегеніміз -  осы. Мұндай геометрияға мына үрдіс тән: 
қиғаш сызықтар мен теріс қиғаш сызықтар -  көлденең және тік сы- 
зықтардың орнын басады, конус -  шеңбер мен шардың орнын ауыс- 
тырады, ал қисық немесе тікбұрышты сызықтарды сүйір бұрыштар 
мен үш кір үшбұрыштар алмастырады («Калигаридегі» есіктер, «Го- 
лемдегі» конус тәрізді шатырлар мен қалпақтар). Л'Эрбье мен Ланг 
фильмдеріндегі («Нибелунгтер», «Метрополис») зәулім ғимараттар- 
ды салыстырсақ, Лангтың метрлік қатынастарға тек жанама түрде 
ғана түсетін сызықтардың созылуы мен шоғырлану нүктелерін қалай 
қолданатынын көре аламыз30. Адам денесі бұл « геометрия лық топ- 
тарға» тікелей енсе және «сәулеттің негізгі факторы» болса, мұның 
бәрі «стильдеудің адамды механикалық факторға айналдыруының» 
тікелей салдары емес (бұл формула француз мектебіне сәйкес келуі 
ықтимал), механика мен адамға тән нәрселер арасындағы айырма- 
шылық атаулының -  бұл жолы заттардың қуатты бейорганикалық 
өмірінің пайдасына -  жойылғанына байланысты.

Ақ пен қараның кереғарлығына немесе жарық пен көлеңкенің өз- 
геру түрлеріне келсек, ақ күңгірттенеді, ал қара ағарады. Бұл Гете 
теориясы бойынша түстің туындауына сәйкес келетін жарықтың

30 Ланггағы геометрия туралы Эйснердің «Әзәзіл экран» еңбегінің «Студия сәулеті мен әсем 
көрінісі» (Architecture et paysage de studio) және «Тобырды басқару» (Le maniement des foules) 
тарауларында айтылған.



76 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

«тозақтағы» екі дәрежесін еске түсіреді: көк қара түстің ашық түс- 
ке өзгеруінің нәтижесі болса, сары ақ түстің күңгірттенуін білдіреді. 
Гриффит пен Эйзенштейннің біртүсті, тіпті көптүсті кино жасауға тал- 
пынуына қарамастан, кинематографияда нағыз түс үйлесіміне жол 
салушы -  экспрессионизм болғанына еш күмән жоқ. «Егер негізгі екі 
түсті -  сары мен көкті жарық дәрежесі ретінде қарастырсақ, олар екі 
жағында қызғылт шұғыласы бар цаныцтырушы цозгалыста қабыл- 
данады», -  деп түсіндірген еді Гете. Ж арықтың күшеюі екінші қуат- 
тылыққа өтетін және осы шұғылада көрініс табатын секілді. Қызғылт 
немесе нұрлы шұғыла түс ңаныңтырудың, реңін өзгертіп құбылудың, 
жыпылыңтаудың, жылтылдаудың, ұшқындаудың, нұрланудың, сәу- 
лелендірудің және жарық шашудың барлық кезеңдерін басып өтеді. 
Бұл аспектілердің бәрі «Метрополистегі» роботты жасау кезеңде- 
рін, сондай-ақ Франкеншейнді және оның қалыңдығын жасау бары- 
сын көрсетеді. Штрогейм олардан айрықша үйлесім шығарып алып, 
оларға тірі адамдарды -  жауыздарды немесе жазықсыз құрбандарды 
қатыстырады. Мәселен, Лотта Эйснер «Келли ханшайым» фильмін- 
де мына көріністі талдаған: кеш кі ас кезінде ақкөңіл жас қыз екі от- 
тың -  жарығы бетіне түсіп, түрлі түске еніп ццбылган үстел үстіндегі 
майшам мен айналасына нұрлы сәуле шашып, арт жағында орналас- 
қан алауошақтағы оттың ортасында қалады (сондықтан қыз қатты 
ыстықтап, үстіндегі желбегейін шешуді сұрайды...) Бірақ ібілістің 
келуінен де, Құдайдың қаһарынан да хабар беретін осы кезеңдер мен 
аспектілердің нағыз шебері -  Мурнау еді31. Гете екі жақтың (сары мен 
көктің) түс ңаныңтығы оларға тән жарқыраудың үдемелі әсерлері іс- 
петті қызғылт шұғыламен ғана шектелмейтінін, әлемді және оның 
жаратылыстарын өртеп жіберуге күш і жетерлік сұрапыл жарықтың 
жалыны немесе қызған шоғы, яғни тәуелсіз үшінші түс, ашық Кы­
зыл түс деңгейіне дейін шарықтайтынын іс жүзінде дәлелдеп көрсет- 
ті. Шегі бар қанықтылық өз мүмкіндігінің шегіне жеткен тұста біз 
бастапқы кезден-ақ тоқтамға келген шексіздік жарқыраған сәулесін 
тапқандай болады. Ш ексіздік ш ектіліктің шеңберінде жұмыс істеуін 
тоқтатпайды, ал ш ектілік оны бұрынғысынша едәуір елеулі формада 
қайта қалпына келтіреді. Рух табиғатты тастап кеткен жоқ, ол бүкіл 
бейорганикалық өмірді жандандырды, бірақ өзін онда тек табиғат- 
ты тұтас өртеп жіберетін зұлымдық рухы ретінде ғана көрсете алды. 
Бұл -  Вегенердің «Голем» немесе Мурнаудың «Фауст» фильмдерінде 
сайтанды шақыру көрінісіндегі кездесетін жалынды шеңбер. Фауст

31 жылтылдаудың мұндай жан-жақты талдауын Ромердің «Мурнаудың «Фаусттағы» кеңістікті 
ұйымдастыруы» (Rohmer. L'organisation de I'espace dans le «Faust» de Murnau, 10-18, p. 48.) 
атты еңбегінен қараңыз (жоғарыда көрсетілген мақалада Элиана Эскубас Гетенің бояулар 
теориясына сәйкес жарықтың нұр шашуының әсерлері мен түстің қанықтығын зерттеді).



МОНТАЖ 77

ж аққан от -  осы. Вегенердегі «көздерінде қайғы мен мағынасыздың 
тұнған сайтанның фосфорша жарқыраған басы» да -  осы. Мабузе мен 
Мефистофельдің алаулаған бастары да осындай. Міне, бұл -  шарық- 
тау шегі, зұлымдың рухына айналған шексіздікпен қайта кездесу 
сәті: әсіресе Мурнаудың «Носферату» фильмінен біз жарық пен кө- 
леңкенің, қарсы жарықтың және көлеңкелердің бейорганикалық өмі- 
рінің бүкіл реңкін, қызғылт шұғыланың барлық сәттерін ғана емес, 
сонымен қатар қуатты жарықтың (қоспасыз, таза қызыл) бұл шұғы- 
ланы көмескі фоннан бөліп алып, анық көрінетін түпсіз тұңғиықтан 
шығарып, қалыпты формадан басым, құдіретке ұқсас қасиет берген 
кездегі шарықтау шегін де көре аламыз32.

Асңаңтыңтың бұл ж аңа түрі француз мектебі қолданған асқақ- 
тықтан өзгеше. Кант асңаңтыңтың екі түрін ажыратып көрсетті: ма- 
тематикалық және динамикалық, шексіз және құдіретті, шамадан 
тыс және аморфты. Олардың екеуіне де органикалық құрамды бұзу 
қабілеті тән, өйткені біреуі оның шегінен шығып кетеді, ал екіншісі 
оны «талқандайды». М атематикалық асңаңтыңта өлшемнің ұлғаю- 
шы бірліктерінің өзгеретіні сонша, қиял оны түгел қамтуға шамасы 
жетпей, өзінің шегіне соқтығысып қалады да, жойылып кетеді, бірақ 
ойлау қабілетіне орын береді, осының арқасында біз өлшеусізді не- 
месе шектен тысты бүтін ретінде түсінеміз. Динамикалық асңаңтың 
жағдайында қанығу қуаты жоғары деңгейге жететіні сонша, біздің 
органикалық болмысымызды қорқытып, есеңгіретеді немесе жояды, 
сонымен бірге ойлау қабілетімізді оятады, оның көмегімен өзімізді 
қиратушы күштен жоғары сезінеміз, содан соң өз бойымыздан заттар- 
дың бүкіл бейорганикалық өміріне үстемдік ететін органикадан тыс 
рухты табамыз: сол кезде үрейіміз су сепкендей басылады, өйткені ру- 
хани «жаратылысымыздан» жеңімпаз болып жаралғанымызды ұғы- 
намыз33. Осы секілді, Гетенің пікірінше, қырмызы қызыл түс -  бізді 
өртеп жіберер үрейлі түс қана емес, барлық басқа түстерді қамтитын 
және біртұтас хроматикалық шеңбер секілді ең жоғары үндестікті 
тудыратын ең асыл реңк. Асқақ динамика тұрғысынан баяндалатын 
экспрессионизм тарихында дәл осы жүзеге асады немесе жүзеге асу

32 Bouvier et Leutrat. Norferatu, Cahiers du cinema, Gallimard, p. 135-136: «Формаларды өз 
қозғалысы айқындамай, қайта одан шығарып тастайтындай әсер қалдыратын жарық сәулелер 
кейіпкерлердің соңынан ақ шеңбер өрнектеп, оларды әлдебір түпсіз тұңғиық немесе жартылай 
жарыққа шомылған артқы көрініске қарағанда, бастапқы болып есептелетін фон қудалағандай 
көрінеді. (...) осындай ажыраудың арқасында, фонда көрінетін елес жарық сәулелерінде пайда 
болып, кадрға басып кіреді, оны, мысалы, жарықпен көлеңкені еске түсіретін терең ыдырауда 
үнемі жасырын болады деу жөн емес. сондықтан осылай жарықтандырылған мүсіндер жиі 
жайпақ сипатта болады және өзі табиғатқа сай көлеңке секілді әсер етеді, алайда романтикалық 
елестерден ерекшелігі -  ол көлеңкеден нәр алмайды. (...) Бұл әсерді қарсы жарық әсерімен 
теңестіруге болмайды» (біз бұған ерекше мән бердік).

33 Kant, Critique du jugement, § 26-28.



78 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

мүмкіндігі бар: заттардың бейорганикалық өмірі зұлымдың, әлде 
түнек рухы ретінде әрекет етіп, бізді және бүкіл табиғатты өртейтін 
отта шарықтау шегіне жетеді; бірақ бұл рух бойымызда соңғы құр- 
бан сезімін тудырып, ж анымыздырухт ы ң бейпсихологиялық өміріне 
еліктіреді, алайда ол табиғатқа да, органикалық ерекшелігімізге де 
тиесілі емес, ол -  жарықпен жеке қалғандағыдай, біздің Тәңірімен 
оңаша қалғанда рухани ңарым-ңатынасңа түсетін бөлігіміз. Ж ан жа- 
ры ққа қайт а көтерілген секілді әсер, міне, осылай пайда болады, 
бірақ, ақиқатында, ол мінсіз құлап көрген және әлемге жай құлап 
қана қоймай, бүлініп тынған өзінің нұрлы бөлігіне қайта қосылады. 
Қырмызы қызыл түс, мысалы, «Носферату» фильміндегі Элленнің 
немесе «Фаусттағы» басты қаһарманның, тіпті «Таң шапагындагы» 
Индраның құрбандығы секілді тылсым күш ке және аса сезімтал қа- 
сиетке айналады.

Бұл жерде экспрессионизмнің романтизмнен едәуір ерекшелігі 
барын байқаймыз, өйткені романтизмнен айырмашылығы -  мұнда 
Табиғаттан шеттетілген, өзін-өзі қайта бойсұндыратын Рухтың Таби- 
ғатпен татуласуы туралы сөз жоқ: бұл концепция әлі де органикалық 
жиынтықтың диалектикалық дамуы іспетті әлденені меңзейді. Себе- 
бі, негізінде, экспрессионизм эмпирикалық көзқарас үшін жалған бо- 
лып көрінетін төл абстрактілі формаларын, жарықты жаратылыста- 
рын және өзара үйлесімдерін туындатушы рухани Ғалам бүтінін ғана 
ұғынады. Адам өміріндегі және Табиғаттағы аласапыраннан экс­
прессионизм өзін алыс ұстайды34. Ол бар екеніне экспрессионистердің 
өзі аса сенімді емес рухани ғаламға біз ңосылмасаң, аласапыраннан 
басқа ештеңе де болмайтынын айтады: көбінесе аласапыран алауы 
жеңіп, оның жеңіс салтанаты әлі де ұзаққа созылатынға ұқсайды. 
Қысқасы, экспрессионизм әлемді қызылмен көмкерілген қызыл түс- 
пен бейнелеуін тоқтатпайды, бірінші қызыл түс заттардың бейор- 
ганикалық қауіпті өміріне, ал екіншісі рухтың бейпсихологиялық

34 Бувье мен Летра үзінді келтірген Воррингердің экспрессионизмді «жаңа өнер» ретінде 
қарастыратын мәтінін қараңыз (р. 175-179.). Кейбір сыншылардың ескертпелеріне қарамастан, 
Воррингердің модернистік ұстанымдары, біздің ойымызша, Кандинскийдің көзқарастарына өте 
жақын (Du spirituel dans I'art). Екеуі де Гете мен романтизмдегі өнерді индивидуалистік және 
сенсуалистік тәсілмен демейтін Рух пен табиғатты бітістіруге талпынуды әшкере етті. Бұлар, 
керісінше, «рухани өнерді» адамдардан үстем және табиғатты аулақ ұстайтын Құдаймен одақ 
деп түсінеді, адамдарды аласапыранға салады, одан олар дүниені модернистік көзқараспен 
сезініп, ұғынып шығуға тиіс. Бұл ойдың жүзеге асуына екі автор да сенбейді, алайда оларда 
басқа шешім болған жоқ: экспрессионизмдегі жалғыз тәсіл ретінде және мұның өзі бұлдыр 
елес қана болуы ықтимал «айқай» туралы Воррингердің ескертпелері, міне, осыдан туындаған. 
Аласапыран әлемге қатысты бұл түңілу экспрессионистік фильмдерде қайта көрініс табады, 
тіпті құрбандықпен қол жететін рухани құтқару идеясының өзі салыстырмалы тұрғыда сирек 
кездеседі. Біз оны лангтан гөрі, әсіресе Мурнаудан өте жиі кездестіреміз. Өйткені экспрессионизм 
өкілдерінің ішінде Мурнау романтизмге ең жақыны: ол индивидуализмді және «сенсуализмді» 
сақтаған, бұл екі ағым оның америкалық кезеңде түсірілген «Таң шапағы», әсіресе «Табу» 
фильмдерінде өте еркін көрініс табады.



МОНТАЖ 79

асқақ өміріне сілтейді. Экспрессионизм әрі кеткенде айқайға, Марга- 
ританың айқайына және бұлдыр елес болуы ықтимал рухани әлемге 
ашыңтың секілді бейорганикалың өмірге деген ңорңынышты да біл- 
діретін Лулу айқайына жүгінеді. А йқайға дейін жеткеннің бірі Эй­
зенштейн болатын, бірақ ол мұны диалектик ретінде, яғни бүтіннің 
дамуына септігін тигізетін сапалық секіріс арқылы жүзеге асырды. 
Енді, керісінше, бүтін биікке шығады да, өз іргетасынан бас тартуын 
тоқтатпайтын пирамиданың мінсіз шыңымен сәйкеседі. Материал- 
дық, органикалық және адами қасиеттермен байланыстырушы сезім 
дәнекерлерінен қол үзіп, өзінің бүкіл өткен жағдайларынан бөлініп, 
сол арқылы болашақтың рухани әрі абстрактілі Формасын табу (Ханс 
Рихтердің «Ыргац» туындысы) үшін ғана алаулаған оттан өткен бар- 
лық деңгейлерден арылған шексіз қарқынға айналады.

Сонымен, біз монтаждың төрт түрін ңарастырдың. Бұл жіктемеге 
негіз болған нәрсе -  қозғалыс-бейнелер әр жолы бір-біріне еш ұқса- 
майтын алуан түрлі композициялар объектісіне айналады: Амери­
ка  кинематографиясындағы белсенді органикалық, эмпирикалық, 
дәлірегі -  эмпиристік монтаж; кеңес киносындағы диалектикалық, 
органикалық немесе материалдық монтаж; француз мектебінің ор- 
ганикадан қол үзген квантитативті-психикалық монтажы; бейорга- 
никалық өмірді бейпсихологиялың өмірмен байланыстыратын неміс 
экспрессионизмінің ңарңынды-рухани монтажы. Кино шеберлерінің 
ұлы концепция лары және олардың нақты практикалық әдістері -  
осындай. Мәселен, параллель монтажды біз кинематографияның 
барлық бағытына тән деп есептемеуіміз керек; рас, бұл шындық- 
қа жанасады, бірақ тек кең мағынасында ғана, себебі кеңес киносы 
оны -  ңарама-ңайшылың монтажымен, экспрессионистік кино -  ке- 
реғар монтажбен ауыстырады және т.б. Біз тек қозғалыс-бейнелер 
құрамының жоғарыда аталған концепцияларына сәйкесетін монтаж- 
дың практикалық және теориялық әралуандығын көрсетуге тырыс- 
тық. Бұл -  киноның техникасынан еш кем емес дүниетанымы, фило- 
софиясы. Бұл практика мен теорияның бірі екіншісінен артығырақ 
немесе озық деп тұжырым жасау қисынсыз болар еді (техникалық 
жетістік қарастырылған ағымдардың әрбіріне тән, бұлар оны тек бол- 
жай алады, бірақ айқындамайды). Монтаждың барлық түріне ортақ 
бір қасиет -  кинематографиялық бейненің бүтінмен, яғни Ашық деп 
қабылданатын уақытпен сәйкес келді. Осылайша монтаж уақыттың 
жанама бейнесін қозғалыс-бейненің нақты түрінде де, бүтін ретіндегі 
фильм шеңберінде де бірден береді. Бір жағынан, бұл -  құбылмалы 
осы ш ақ, екінш і жағынан, келешек пен өткен ш ақтың шексіздігі. Біз 
монтаждың әртүрлі формалары бұл екі аспектіні әрқалай анықтайды 
деген ойдамыз. Құбылмалы осы ш ақ интервалға, сапалық секіріске,



80 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

сандық бірлікке, ңарңындылың деңгейіне айнала алады, ал бүтін, 
органикалық бүтін -  диалектикалық ж иынтыққа, математикалық 
асңаңтыңтың шексіз жиынтығына немесе динамикалық асңаңтың- 
тың қарқынды жиынтығына айналуға қабілетті. Уақыттың жанама 
бейнесінің не екенін және онымен салыстырғандағы уақыт-бейненің 
мүмкіндігі қандай екенін біз сосын білеміз. Шын мәнінде, егер қоз- 
ғалыс-бейненің екі қыры бар екені, оның бірі -  жиынтық пен оның 
бөліктеріне, ал екіншісі -  бүтін мен оның өзгерістеріне бағытталғаны 
рас болса, онда сұрақты қозғалыс-бейненің өзіне қою қажет.



4-тарау
Қозғалыс-бейне және оның үш түрі

(Б ер гсон ға  ек ін ш і т үсін д ір м е)

1
Психологияның тарихи дағдарысы кейбір ұстанымды (position) 

сақтап қалу мүмкін емес сәтке сәйкес келеді: бұл ұстаным бейнелер- 
ді санаға, ал қозғалыстарды кеңістікке орналастыруды көздеді. Бұ- 
ған дейін санада сапалы да созылыңқы емес бейнелер, ал кеңістікте 
созылыңқы және сандық қозғалыстар ғана орналасатын. Алайда бір 
тәртіптен екіншісіне қалай өтуге болады? «Қозғалыстар күтпеген 
жерден (мәселен, қабылдауда) бейне туындатады немесе бейне қозға- 
лыстың туындауына (әдейі істелген әрекеттегі секілді) септігін тигі- 
зеді» дегенді қалай түсіндіруге болады? Ақылға сүйенсек, онда оған 
ғажайып қабілет беруіміз қажет. Оның үстіне, қозғалыстың тым бол- 
маса виртуалды бейне болмауына, ал бейненің кем дегенде ықтимал 
қозғалысқа айналмауына қалай бөгет жасаған жөн? Тығырың болып 
көрінген нәрсе, соңында, материализм мен идеализм арасындағы қақ- 
тығысқа айналды, оның бірі -  сана тәртібін таза материалдық қозға- 
лыстардың көмегімен қалпына келтіруге ұмтылса, екіншісі -  дүние 
тәртібін сананың қоспасыз таза бейнелері арқылы қалыптастыруға 
талпынды1. Бейне мен қозғалыстың, сана мен заттың бұл екіж ақты  
қасиетін қайткенде де жеңіп шығу қажет болды. Міне, осы мәселені 
шешуге бір дәуірде бір-біріне мүлде ұқсамайтын екі философ -  Берг­
сон мен Гуссерль кірісті. Олардың әрқайсысы өз жауынгерлік ұран- 
дарын ортаға салды: кез келген сана бір нәрсенің санасы (Гуссерль) 
немесе кез келген сана әлдебір нәрсе болып саналады  (Бергсон).

Бұл -  «Материя және жадтың» 1-тарауын және қорытынды бөлімін қамтып жинақтаған басты 
тақырып.



82 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

Бұрынғы ұстанымның мүмкін еместігін философиядан тыс көптеген 
фактор арқылы түсіндіргені дау тудырмайды. Әлеуметтік және ғы- 
лыми факторлар саналы өмірді қозғалыспен, ал материалдық әлемді 
бейнелермен біртіндеп толтырды. Ендеше, осы дәуірде пайда болған 
және «цозгалыс-бейнелердің» бар екеніне өз дәлелдерін ұсынуға ұм- 
тылған киноны ескермеуге бола ма?

Ш ынында, Бергсон кинематографияның алдамшы одақтас екені- 
не көз жеткізгені анық. Гуссерльге келсек, біздің білуімізше, ол к и ­
нематография туралы мүлде айтпаған (бұл жерде көп жыл өткен соң 
Сартрдың да «Қиял» (L'imaginaire) кітабында әртекті бейнелерді тү- 
гендеп, оларға талдау жасау барысында кинематографиялық бейне- 
лер туралы еш сөз қозғамағанын айта кеткен жөн). Кино мен феноме- 
нологияны қосымша салыстыруға тырысқан Мерло-Понти еді, бірақ 
ол да киноны алдамшы одақтас деп білді. Дегенмен феноменология 
негіздері мен Бергсон ашқан себептердің бір-бірінен өзгешелігі сон- 
ша -  олардың ңарама-ңайшылығының өзі бізге бағдар бере алатын. 
Феноменология «табиғи қабылдау» мен оның шарттарын қағида етіп 
қалыптастырады. Бұл шарттар -  «кез келген сана бір нәрсенің сана- 
сы» деген әйгілі тұжырымда көрініс табатын дүниеге ашыңтыңты, 
дүниедегі болмысты, дүниені қабылдайтын субъектінің «таралуын» 
айңындайтын экзистенциалды координаттар... Демек, қабылданған 
немесе жүзеге асқан қозғалысты материяда жанданатын ұғынықты 
форма (идея) деп емес, нақты жағдайда сананың интенционалдығына 
байланысты қабылдау өрісін ұйымдастыратын, сезімдік форма (геш­
тальт) деп түсіну қажет. Бірақ кино бізді заттарға қанш а жақындата 
түссе де, олардан алш ақтатса да, солардың төңірегінде шыр көбелек 
айналдырса да, бәрібір субъектінің тереңге бойлаған тамырын, дүние 
көкжиегін жояды, яғни табиғи қабылдау шарттарын жасырын білім- 
мен және екінш і интенционалдықпен алмастырады2. Кино дүниеден 
таңғажайып құбылыс табуды көздейтін басқа өнер түрлеріне ұқса- 
майды, бірақ өзі таңғажайыпты немесе хикаяны дүниеден жасап шы- 
ғарады: кинематография ойлап табылғалы енді бейне дүниеге емес, 
керісінше, дүние бейнеге айналатын болды. Феноменология қандай 
да бір деңгейде кинематографияға дейінгі кезеңде қалып қойған тә- 
різді, оның ұстанымының қисынсыз екенін сол себептен деп түсіну 
керек: феноменология табиғи қабылдауға айрықш а ңұңың береді, 
сондықтан да қозғалыс аса елеулі емес, жай экзистенциалды коорди- 
наттармен өзара қатынаста болады. Сол себепті кинематографиялық 
қозғалыс бір мезгілде қабылдау шарттарын сақтамайтын құбылыс 
ретінде анықталады және қабылданушы мен қабылдаушыны, дүние

2 Merleau-Ponty, Phenomenologie de la perception, Gallimard, p. 82.



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ ЖӘНЕ ОНЫҢ ҮШ ТҮРІ 83

мен қабылдауды «жақындатуға» қабілетті баяндаудың ж аңа түрі ре- 
тінде дәріптеледі3.

Ал Бергсон кинематографияның алдамшы одақтас екенін мүлде 
басқаша айқындайды. Өйткені киноның қозғалысты бұрмалауы та- 
биғи қабылдаудағы сияқты себептермен және дәл сондай тәсілмен 
жүзеге асады: «Біз өтіп ж атқан өмірді көзді ашып-жұмғанша түсіріп 
аламыз (...), әдетте түсіну, ойлау процесі мен тіл осылай әрекет ете- 
ді»4. Нақтылап айтқанда, Бергсонның пікірінше, табиғи қабылдау 
үлгі бола алмайды және оның ешқандай айрықш а құқығы жоқ. Қай- 
та заттардың тоқтаусыз өзгеретін жай-күйі, ешқандай тамыр жаю 
нүктесін де, есептеу нүктесін де белгілеу мүмкін емес материя ағы- 
ны үлгі ретінде алынғаны дұрыс болады. Заттардың осындай құбыл- 
малылығын ескере отырып, Бергсон шамалап алынған нүктелерде 
мезеттік және қозғалмайтын кескіндер тудыратын түйінді орталық- 
тардың қалай ңалыптасатынын көрсетуді қажет санады. Демек, бұл 
жерде саналы, табиғи немесе кинематографиялың қабылдауды «бө- 
ліп шығару» туралы сөз болып отыр5. Алайда кинематография айтар- 
лықтай басымдық ұсынуы ықтимал: өйткені онда тамыр жаюдың да, 
дүние көкжиегінің де орталық нүктесі жоқ, ол қолданатын кесінді- 
лер табиғи қабылдау тек алға жүзетін жолмен қайта оралуға кедергі 
жасамайды. Орталықсызданған заттардың жай-күйінен орталықтан- 
ған қабылдауға қарай қозғалудың орнына, кино орталықсызданған 
заттарға қайта оралып, оларға жақындай алады. Ж оғарыда айтылған 
тұжырымымыздың нақты еместігін ескерсек, бұл -  феноменология- 
ға мүлде қайш ы көзқарас. Кинематографияны талай сынға алғанына 
қарамастан, Бергсон оны өзі ойлағаннан да анағұрлым жақсы игерді. 
Біз бұның негізгі дәлелін «Материя және ж адтың» бірінші тарауы- 
нан көреміз.

Ш ындығында, біз ҚОЗҒАЛЫС=БЕЙНЕ болатын әлемнің қарсы 
алдында тұрмыз. Көзге көрінген нәрсенің бәрінің, болмыс жиынты- 
ғын Бейне деп атаймыз. Бір бейне екінш і бейнеге әсер етеді немесе 
оның әрекетіне жауап береді деп сендіру әзірге мүмкін емес. Орын- 
далған қозғалыстан өзгеше қозғалушы дене болмайды, сол сияқты 
қабылданған қозғалыстан ерекше қозғалмалы дене жоқ. Барлық 
заттар, яғни барлық бейнелер өз әрекетіне және реакциясына сәйкес 
келеді: әмбебап ңұбылмалылың дегеніміз -  осы. Әр бейне -  «шексіз 
әлемге барлық бағытта таралушы өзгерістер өтетін жол» ғана. Әр

3 Күрделі теориядағы Альберт Лаффенің феноменологиялық ықпалы бізге кем дегенде осылай 
әсер етті. D’ Albert Laffay, Logique du cinema. Masson.

4 L'evolution creatrice, p. 753 (305).

5 MM, p. 182 (28): «нәтижесінде бұл жағдайда саналы қабылдау пайда болуға тиіс деп есептеймін».



84 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

бейне өзінің «бүкіл қырымен» және «бүкіл қарапайым бөлшегімен» 
басқа бейнеге эсер етеді және оған жауап қайтарады6. «Қозғалыстар 
бейнелердің қайнар көзі болғандықтан бізге толың түсінікті, қозға- 
лыстан өзге нәрсе іздеуіміздің қажеті жоқ екені де шындың»7. Атом 
дегеніміз -  өз әрекетінің және реакциясының бағытымен қозғалатын 
бейне. Менің денем де -  бейне, демек, әрекеттер мен реакциялардың 
жиынтығы. Менің көзім мен миым -  денемнің бейнелері мен мүшеле- 
рі. Миым бейнелердің бірі болса, онда ол қалай бейнелерді қамтып ұс- 
тайды? Сыртқы бейнелер маған ықпал етеді, маған қозғалыс береді, 
ал мен қозғалысты оларға «қайтарамын»: егер өзім бейне, яғни қозға- 
лыс болсам, қалайш а бейнелер менің санамда болады? Бұл деңгейде 
мен қалайш а өзім, көзім, миым және денем туралы сөз қозғай ала- 
мын? Тек жай ңолайлылың үшін ғана шығар, әйтпесе әзірге мұндай 
өзін-өзі анықтау еш мүмкін емес. Мұның бәрін газға айналған күй деп 
атаған жөн шығар. Дұрысы, мен және менің денем -  үздіксіз алмасып 
тұратын молекулалар мен атомдар жиынтығы. Тіпті атом туралы сөз 
айтудың өзі мүмкін бе? Олар әлемдерден, атомдар арасындағы ық- 
палдардан өзгеше болмайды ғой8. Бұл материяның тым ыстық күйі 
болғандықтан, оның ішінен қатты заттарды тану қиын. Бұл дүние -  
әмбебап ңұбылмалылың, әмбебап тербеліс, әмбебап шалпыл әлемі: 
осьтері де, ортасы да, оң жағы да, сол жағы да, үсті де, асты да ж оқ...

Имманентті планды құрайтын да -  осы әр алуан бейнелердің шексіз 
жиынтығы. Бұл тұрғыда бейне өзімен-өзі өмір сүреді деген жөн. Бей- 
ненің өзінде болатын бөлігі -  материя: яғни бейненің артына жасы- 
рынатын бір нәрсе емес, керісінше, бейне мен қозғалыстың абсолютті 
тепе-теңдігі. Дәл осы бейне мен қозғалыстың тепе-теңдігі бізге сол 
сәтте қозғалыс-бейне пен материяның сәйкестігі туралы қорытынды 
жасауға мүмкіндік береді. «Сіз менің денемді материя десеңіз де, бей­
не десеңіз де, бәрібір...9» Қозгалыс-бейне жэне материя агыны, шын- 
дап келгенде, бір ғана нәрсе10. Сонда бұл материалдық ғалам тұтастай 
механизм болғаны ма? Ж оқ, өйткені («Ш ыгармашылыц эволюция- 
сында» көрсетілгендей) механизм тұйық жүйелерді, байланыс әре- 
кеттерін және қозғалмайтын мезеттік кесінділерді қамтиды. Әрине, 
біз осы ғаламда немесе осы планда тұйық жүйелерді және аяқталған 
жиынтықтарды «кесіп-пішеміз»; олардың сыртқы сипаттары мұны 
жүзеге асыруға мүмкіндік береді. Алайда ғаламның өзі бөліктердің

6 MM, р. 187 (34).

7 MM, р. 174 (18).

8 MM, р. 188 (36): салыстырыңыз: атомдар немесе күш сызықтары.

9 MM, р. 171 (14).

10 EC, р. 748 (299).



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ ЖӘНЕ ОНЫҢ ҮШ ТҮРІ 85

бірі емес. Ол -  жиынтың, бірақ шексіз жиынтың: имманентті план -  
әр жүйе бөліктерінің және өзара сабақтасатын, бір-бірімен араласа- 
тын, мүлде жабық болмаған жағдайда оларды бағындыратын түрлі 
жүйелердің арасында жүзеге асатын қозғалыс (қозғалыстың беткі 
жағы). Сонымен қатар ол -  кесінді, бірақ Бергсон терминологиясы- 
ның кейбір екіұштылығына қарамастан, бұл қозғалмайтын және ме- 
зеттік кесінді емес, қозғалмалы кесінді; демек, уақытш а кесінді не- 
месе уақытш а перспектива. Бұл -  «кеңістік-уақыт» блогы, өйткені 
онда өтетін қозғалыс уақыты әрдайым дәл осы блокқа тиесілі. Тіпті 
мұндай блоктардың немесе қозғалмалы кесінділердің шексіз топта- 
малары бар, олардың әрқайсысы ғаламдағы қозғалыстардың бірізді- 
лігіне сәйкес имманентті планға сай болады11. Ал пландар көрінісінен 
планды ажырату мүмкін емес. Бұл -  механизм емес, «машинизм». 
Материалдық әлем, имманентті план -  цозгалыс-бейнелердің өзара 
әрекет ету тәртібі. Міне, осы тұста Бергсонның әріден ойлайтын 
көрегендігі байқалды: бұл ғалам өз ішінде тұйықталған кинематог­
рафии ұқсас, ол -  метакино, кино туралы Бергсонның сынында ашық 
ұсынылған пікірден де мүлде өзгеше көзқарас осыдан туындайды.

Алайда ешкімге арналмаған, ешкімге жүгінбейтін өзіндік бейне- 
лер туралы не деуге болады? Егер көретін көз болмаса, көрінетін Құ- 
былыс жайында не айта аламыз? Мұның кем дегенде екі себебі бар. 
Бірінш ісі, өзіндік бейнелерді дене деп түсінілетін заттардан аж ы ра­
ту қажет. Шын мәнінде, біздің қабылдауымыз бен тіліміз денелерді 
(зат есімдер), сапаларды (сын есімдер) және әрекеттерді (етістіктер) 
ажыратып көрсетеді. Дегенмен әрекеттер, дәл осы нақты мағынада, 
қозғалысты өзі бағытталған уақытш а орын немесе оның көмегімен 
қол жеткізілген нәтиже туралы идеяға ауыстырған еді; сапа қозға- 
лысты басқа ахуалға ұласқанш а сақталатын күй идеясына алмастыр- 
ған болатын; ал дене өзін жүзеге асыратын субъекті не оның ықпалы- 
на ұшырайтын объекті немесе оны тасымалдайтын құрал идеясына 
алмастырды12. Мұндай бейнелердің, шын мәнінде, ғаламда қалып- 
тасатынына біз көп кешікпей көз жеткіземіз (қозғалыс-бейнелер,

11 «Имманентті план» ұғымын енгізіп, оған тән қасиеттерді сипаттай отырып, біз Бергсоннан 
алшақтағандай көрінуіміз мүмкін. Дегенмен оған адалмыз деп есептейміз. Бергсон кейде 
материя планын қалыптасудың «мезеттік кесіндісі» ретінде көрсетті (MM, р. 223-81). Алайда 
ол баяндауға ыңғайлы болуы үшін осылай етті. себебі Бергсон бұған дейін де ескертіп, кейін 
анығырақ етіп қайта еске салғанындай (р. 292, 169), бұл -  қалыптасу барысындағы өзгерістерді 
білдіретін қозғалыстар үздіксіз пайда болып, таралатын план. Демек, оған уақыт та кіреді. Ол 
уақытты құбылмалы қозғалыс ретінде қамтиды. Бұған қоса, Бергсонның пікірінше, планның өзі 
де қозғалмалы. Шындығыңца, өзгерісті білдіретін қозғалыстардың әр жиынтығы қандай да бір 
планның көрінісіне сәйкес келеді. Демек, «кеңістік-уақыт» блогы идеясы Бергсон тезисіне еш 
қайшы келмейді.

EC, р. 749-751 (300-303). .12



86 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

сезім-бейнелер, қабылдау-бейнелер). Алайда олар ж аңа жағдайларға 
тәуелді болады және де әзірге көріне алмайды. Әлі бейне болып есеп- 
телмейтіндердің бәрін ажырату үшін, қазір бізде тек бейнелер деп 
аталатын қозғалыстар ғана бар. Қалай болғанда да, қарсы мәндегі 
бұл негіздеме ж еткіліксіз. Позитивті негіздеменің мәні имманентті 
планды толығымен Ж арық деп санауында жатыр. Қозғалыстардың, 
әрекеттердің және реакциялардың жиынтығы -  «еш кедергісіз және 
ештеңе жоғалтпастан»13 ж ан-ж аққа шашырап тарайтын жарық. Бей­
не мен қозғалыстың ұқсастығына материя мен жарықтың ұқсастығы 
негіз болады. Материяның жарық бола алатыны секілді, бейне де қоз- 
ғалыс бола алады. Кейінірек Бергсон «Үзацт ы ц және бірмезгілдік» 
(Duree et sim ultaneite) атты еңбегінде салыстырмалылың теориясы- 
нан шығатын «жарық жолақтары» мен «қатаң сызықтар», сондай-ақ 
«сәулелі фигуралар» мен «қатаң немесе геометриялық фигуралар» 
арасындағы ңайтымдылыңтың маңыздылығын атап көрсете білді: 
салыстырмалылың теориясына сәйкес, «жарық фигуралары қатаң 
фигураларды өз шарттарына бағынуға мәжбүр етеді»14. Егер Бергсон- 
ның қазіргі заманғы ғылым философиясын (ғылым туралы ойлану, 
яғни эпистемология емес, ғылымның ж аңа символдарына сәйкес ке- 
луге қабілетті дербес ұғымдарды ойлап табу мағынасында) қалыптас- 
тыруға бар күш-жігерін жұмсағанын еске алсақ, оның Эйнштейнмен 
текетірестен еш қашып құтылмасын түсінеміз. Бұл текетірестің ал- 
ғаш қы аспектісі -  имманентті планға жарықтың тұтастай араласуы 
немесе таралуы туралы тұжырым. Қозғалыс-бейне жағдайында әзір- 
ге қатты дене және қатаң сызық туралы сөз жоқ, тек жарық сызық- 
тары немесе фигуралары ғана бар. Кеңістік-уақыт блоктары осындай 
фигуралардан тұрады. Бұлар -  өзіндік бейнелер. Олар ешкімнің на- 
зарына ілікпесе, мұның себебі ж арықтың әзірге шағылыспауында 
немесе тоқтатылмауында, «еш кедергісіз таралып, ешқашан байқал- 
мауында»15. Демек, назар заттарда, өздігінен сәулелі бейнелерде бо­
лады. «Фотосурет кеңіст ікт ің барлық бұрышынан әлдеқашан түсі- 
рілген, заттардың өз ішінде шығарылған...»

13 ММ , р. 188 (36).

14 Duree et simultaneite, ch. V. Бергсон салыстырмалылық теориясына қарсы шығатын бұл кітаптың 
маңызы және екіұштылығы баршаға мәлім. Алайда Бергсонның оны қайта басып шығаруға 
тыйым салған себебі -  өзі жіберген қателерді байқағандықтан емес. Екіұштылықты «Бергсон 
Эйнштейн теорияларын талқылауда» деп түсінген оқырмандар туындатқан. Ақиқатында бұлай 
емес еді (бірақ Бергсон бұл түсінбеушілікті сейілте алмады). Оның жарықтың үстемдігімен және 
кеңістік-уақыт блогымен толық келісетініне қазір ғана куә болдық. Пікірталас «Қалыптасу немесе 
ұзақтық деп қабылданған әмбебап уақыттың болуына бұл блоктардың кедергі жасайтыны рас 
па?» деген сауалдың төңірегінде еді. Бергсон салыстырмалылық теориясын жоққа шығарған 
жоқ, ол тек бұл теория оған сәйкес келетін шынайы уақыт философиясын жасауға дәрменсіз деп 
есептеді.

15 MM, р. 186 (34).



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ ЖӘНЕ ОНЫҢ ҮШ ТҮРІ 87

Бұл жерде жарықты рухпен жақындастырған және сананы заттар- 
ды өз жаратылысындағы бастапқы қараңғылығынан алып шығатын 
сәулелер шоғы ретінде қабылдайтын барлық бұрынғы философиялық 
дәстүрден алш ақтау бар. Феноменология бұл ежелгі дәстүрге толы- 
ғымен қатысты; ол жарықты іш кі жарық етудің орнына оны сыртқа 
ашты, ал бұл сана интенционалдығының электр лампасының сәуле- 
сіне ұқсауын еске салады («кез келген сана бір нәрсенің санасы...») 
Ал, Бергсонның пікірінше, бәрі мүлде басқаша. Заттарды ештеңе жа- 
рықтандырмаса да, өз жарығы мол болады: кез келген сана -  әлдене, 
ол затпен, яғни жарық бейнесімен бірігеді. Бұл жерде сөз төңіректің 
бәріне таралған және айқын емес толыңңанды сана; яғни барлық зат- 
тарда, барлық бұрыштан түсірілген және басып шығарылған, бірақ 
«сәуле өткізетін» фотосурет туралы болып отыр. Ең соңында, нақты 
сана имманенттік тұрғыда ғаламның қандай да бір орнында қалып- 
тасса, мұның себебі арнайы бейнелердің табақшаға жетпей тұрған 
«қара экранды» түзе отырып, жарықты тоқтатуында немесе шағы- 
лыстыруында16. Сонымен, жарық -  сана емес, бейнелер жиынтығы 
немесе сананы білдіретін ж арық, материяға жаратылысынан тән нәр- 
се. Біздің  нақты санамызға келсек, ол -  тек ж арық, «үнемі кедергісіз 
таралып, ешқашан байқалмайтын» көмескілік қана. Осы тұрғыдан 
алғанда, Бергсон мен феноменология арасындағы ңарама-ңайшылың 
айқын аңғарылады17.

Сонымен, имманентті планды немесе материя планын біз қозға- 
лыс-бейнелердің жиынтығы, жарық жолақтарының немесе фигура- 
ларының қосындысы, кеңістік-уақыт блоктарының топтамасы деп 
анықтай аламыз.

2
Бәрі бәріне әсер ететін, орталықсызданған мына ғаламда не бо­

лып жатыр және не болуы ықтимал? Біз табиғаты бөлек өзге фак- 
торды оған енгізбеуге тиіспіз. Мұндай жағдайда планның кез келген 
нүктесінде инт ервал -  әрекет және реакция арасында кідіріс пайда

16 MM, р. 188 (36): «тұтастықтың суреті бұл жерде айқын болады: табақшаның артында қара экран 
жетіспейді, себебі оның аясында бейне анығырақ көрінер еді».

17 сартр «Қиял» (L'imagination», P.U.F) кітабында Бергсонның инверсиясын өте жақсы қолданған 
(«еш қоспасыз таза жарық, жарықтандырылмаған материясыз жарқырау кездеседі; бірақ 
жан-жаққа таралған бұл таза жарық басқа жарықтандырылған аймақтарға қатысты экран 
ретінде қолданылатын кейбір кеңістік беттеріне шағылысу арқылы ғана көрінеді. Классикалық 
салыстырудың өзіндік инверсиясы осындай: сананы субъектіден затқа қарай баратын жарық деп 
есептеудің орнына, біз оны заттан субъектіге қарай қозғалатын нұрлы жарық деп санаймыз», 
р. 44). алайда сартрдың Бергсонға қарсылығы, оны бұл инверсияның атқаратын рөлін жете 
бағаламауға және Бергсонның бейне туралы концепциясының жаңалық екенін мойындамауға 
әкеліп соқтырды.



88 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

болуы мүмкін. Бергсонға бұдан басқа ештеңе қажет емес еді: дүние 
теориясының бірліктері ретінде қозғалыстар және олардың арасын- 
дағы интервалдар қызмет етеді (өзінің кино туралы материалистік 
концепциясында Дзига Вертов та дәл осы көзқарасты қорғады)18. 
Мұндай интервал құбылысы материя планында уақыт болған кезде 
ғана жүзеге асатыны анық. Бергсонның айтуынша, «кейінге шеге- 
рілген» реакция мен интервал басқа бейнелермен біріксе де, өзіне тән 
ерекшелігін сақтайтын бейнелер түрін анықтауға жеткілікті: олар -  
жанды бейнелер, жанды материя. Өзге бейнелер барлық қырларымен, 
бөліктерімен әрекет етіп, әрекетке қарсы жауап берсе, мына жердегі 
бейнелер әрекеттерді бір қырымен немесе кейбір бөліктерімен ғана 
қабылдайтын және әрекетке тек өзге бөліктерімен, өзге бөліктерінде 
ғана жауап береді. Оларды төрт бөлінген бейнелер деп атауға болады. 
Ең алдымен, кейінірек зерек немесе сезімтал деген сипаттамаға ие 
болатын олардың өзіндік қыры өзіне ықпал ететін бейнелерге немесе 
өрши түскен күйлерге ерекше әсерін тигізеді: ол ғаламның төрт та- 
рабынан өзіне ұмтылатын бір-бірімен бәсекелесуші және бірге әрекет 
етуші бейнелердің кейбірін оқшаулағандай болады. Міне, осы жағ- 
дай тұйық жүйелердің, «картиналардың» қалыптасуына мүмкіндік 
береді. Ж анды тірш ілік иелері «немқұрайды қарайтын сыртқы эсер- 
лер олар арқылы кідірмей өтеді; қалғаны алғаш қыларынан бөлініп, 
оқшауланады да, осы оңашаланудың арқасында қабылдауға айнала- 
ды»19. Мұндай амал кадрлауда  жүзеге асады: жанды тірш ілік иеле- 
рінің ықпалына ұшыраған кейбір әрекеттер кадрда оқшауланады, 
сондықтан өзіміз көргеніміздей, оларды біз алдын ала болжап, сезіне 
аламыз. Екінш і жағынан, жүзеге асатын реакция әсерге ұшырайтын 
әрекетке тікелей ілеспейді: интервалдың арқасында олар кейінге ше- 
геріледі, элементтерді іріктеуге, оларды ұйымдастыруға немесе қол 
жеткізілген ш ирыққан күйден жай ұзартудың көмегімен шығару 
мүмкін емес ж аңа қозғалысқа енгізуге уақыт алады. Тосын немесе 
жаңа нәрсені көрсететін мұндай реакция сөздің тура мағынасында 
«әрекет» деп аталады. Осылайша жанды бейне -  «қабылданған қоз- 
ғалысқа қатысты талдау құралы, ал жүзеге асырылған қозғалысқа 
қатысты іріктеу құралы»20 болады. Қабылданған қозғалыс пен жүзе- 
ге асқан қозғалыс арасындағы интервал немесе ңашыңтың құбылы- 
сының арқасында ғана жанды бейнелер сондай айрықш а ңұңыңңа 
ие болады, сондықтан олар қозғалыс-бейнелердің орталықсызданған 
әлемінде пайда болатын «белгісіздік орталықтарына» айналады.

18 Vertov, Articles, journaux, projets, 10-18 (бұл Вертов манифестерінің тұрақты тақырыбы).

19 MM, p. 186 (33): бұл бетте Бергсон тезисінің түпкі түйіні толық әрі жақсы берілген.

20 MM, р. 181 (27).



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ ЖӘНЕ ОНЫҢ ҮШ ТҮРІ 89

Егер біз басқа аспектіні -  материя планының жарқырау аспектісін 
ңарастырсаң, онда біз «жанды бейнелер немесе жанды материя тақ- 
ташаға жетіспеген, сондықтан да эсер етуші бейненің (фотосуреттің) 
көрінуіне кедергі жасаған қара экран қызметін атқарады» дер едік. 
Бұл жолы, жарық жолағы немесе жарықтанған бейне барлық бағыт- 
қа «еш кедергісіз, ештеңе жоғалтпай» шашырамайды және тарал- 
майды, керісінше, кедергіге, яғни оны шағылыстырып кейін қайта- 
ратын бұлдырлыңңа тап болады. Біздің қабылдау дегеніміз -  жанды 
бейнеден шағылысқан бейне. Бұл екі аспект бірін-бірі толыңтырып 
тұрады: айрықш а бейне мен жанды бейне белгісіздіктің немесе қара 
экранның ажырамас берік орталығы саналады. Осыдан өте маңызды 
қорытынды шығады: бейнелерді танудың қосарлы жүйесі, қосарлы  
режимі болады. Ең алдымен, әр бейнені өздігінен өзгертетін, ал бү- 
кіл  бейнені өздерінің барлық қырымен және барлық бөлігімен өзара 
тәуелді түрде бір-біріне эсер етуге және бір-бірінің әрекетіне жауап 
беруге жетелейтін жүйе бар. Бірақ бұған тағы бір жүйе қосылады, ол 
бойынша барлық бейнелер, негізінен, басқа бейнелердің әсерін өзі- 
нің бір қырымен қабылдап, басқа қырымен жауап беретін жалғыз бір 
бейне үшін өзгеріске ұшырайды21.

Біз әлі қозғалыс-материя-бейнеден ш ыға алмай жүрміз. Бергсон, 
ең алдымен, «бейнелер жиынтығын ңарастырмасаң, біз ештеңе түсін- 
бейміз» деуден танған жоқ. Осы планда ғана қозғалыстар арасындағы 
әдеттегі қарапайым интервал жүзеге аса алады. Миға келсек, оның 
қызметі -  әрекет пен реакция арасындағы интервалды түзуден басқа 
ештеңе де емес. Әрине, ми жүгінуге болатын бейне қалыптастырушы 
орталық емес, оның өзі -  өзге бейнелерге ұқсағанымен, айрықш а бей­
не; бейнелердің орталықсызданған әлемінде ол -  белгісіздік орталы- 
ғы. «Материя және жад» кітабында Бергсон ми-бейненің көмегімен 
тірш ілік иелерінің өте күрделі де жүйелі күйін бірден анықтады. Бұл, 
бір жағынан, оның аталмыш туындыда өмірді проблема ретінде қа- 
растырмауына байланысты («Ш ыгармашылыц эволюциясы» еңбегін- 
де ол өмірге қатысты мәселелерді қарастырады, бірақ басқа көзқарас 
тұрғысынан). Дегенмен Бергсон өз еркімен қалдырған бос жерлерді 
толықтыру қиын емес. Ең қарапайым тірш ілік иелері деңгейінде-ақ 
микроинтервалдарды қарастыруға болады. Біртіндеп үдейтін қозға- 
лыстар арасындағы үздіксіз азаятын интервалдар. Бұған қоса, био- 
логтар тірі ж аңға өмір сыйлаған «тірш ілікке қажетті нәр» туралы сөз 
қозғады; мұнда оңға қарай айналатын және солға қарай айналатын 
материялар маңызды рөл атқарды: дәл осы жерде, орталықсызданған 
ғаламдағы осьтердің және орталықтардың, оң ж ақ және сол ж ақтың,

21 MM, р. 176 (20).



90 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

жоғары мен төменнің «нобайы» пайда болды. «Тіршілікке қажетті 
нәрде» де микроинтервалдар бар деп бағамдау қажет. Әйтсе де био- 
логтар: «Мұндай құбылыстар жер тым ыстық болған кезде пайда бо- 
луы мүмкін емес», -  дейді. Демек, ж арықтың таралуына тосқауыл 
болған алғаш қы экрандарға, алғаш қы бұлдырлыңңа байланысты им- 
манентті планның салқындауын негіз етіп алу қажет. Міне, осы кезде 
ғана қатты денелердің немесе мығым геометриялық денелердің бас- 
тапқы «нобайлары» қалыптасты. Соңында, Бергсон атап айтқандай, 
материяны қатты денелерде ұйымдастырған эволюция объектілері 
қатты денелер болатын үздіксіз дамып жетілуші қабылдауда бейнені 
де ұйымдастырады.

Зат және затты қабылдау -  бірдей нәрсе, тура сол бейне, бірақ екі 
жүйенің бірде -  біріне, бірде -  екіншісіне жатқызылады. Зат дегені- 
міз -  сол күйінде берілетін, басқа бейнелермен өзара қатынаста бола­
тын, олардың толық әсеріне ұшырайтын және соларға дереу жауап 
беретін бейне. Бірақ затты қабылдау -  өзін кадрлаушы арнайы бейне- 
ге жатқызылатын тура сол бейне: оның әсеріне іш інара ғана ұшырап, 
жанама түрде ғана әрекеттеседі. Осылайша анықталған қабылдауда 
ешқашан заттан басқа немесе одан көп ештеңе болмайды: керісінше, 
үнемі «аз»22 болады. Затты қабылдау барысында, біз одан қажетіне 
қарай өзімізді ңызыңтырмайтын нәрселерді алып тастаймыз. Қажет- 
тілік немесе ңызығушылың дегеніміз -  мүшемізге байланысты біз 
заттардан алып сақтайтын сызықтар мен нүктелерді, сонымен қатар 
жасауға қабілетіміз жететін реакцияларға байланысты біз іріктейтін 
әрекеттер. Субъективтіліктің алғаш қы материалдық сәтін анықтау- 
дың бір тәсілі -  осы: ол -  шегеруші, ол заттан ңызығушылың тудыр- 
майтын тұстарды шегеріп тастайды. Әйтсе де мұндай жағдайларда, 
керісінше, заттың өзі толық, тікелей және диффузиялық қабылдау 
ретінде де көрінуге тиіс. Зат дегеніміз -  бейне, сондықтан да ол өзінің 
бүкіл қырымен және барлық бөлігімен басқа заттардың ықпалына 
ұшырап, әсеріне жауап қайтара отырып, қабылдағаны секілді, өзін- 
өзі де қабылдайды. Мәселен, атом бізді шексіз көп қабылдайды, ал 
жалпы алғанда, тұтас ғаламды -  оған ықпал ететін әрекеттер бастау 
алатын нүктеден өзінен шығатын реакция баратын нүктеге дейін қа- 
былдайды. Қысқасы, заттар және заттарды қабылдау -  цгыну проце- 
сін білдіреді. Бірақ заттар тұтас және объективті ұғыну болса, заттар­
ды қабылдау -  ішінара, дербес және субъективті ұғыну.

Субъективті табиғи қабылдаудың киноға мүлде үлгі бола алмауы- 
ның себебі -  орталықтардың қозғалмалылығы және кадрлау тәсіл- 
дерінің құбылмалылығы оны үнемі ауқымды, орталықсызданған,

22 MM, р. 185 (32).



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ ЖӘНЕ ОНЫҢ ҮШ ТҮРІ 91

кадрға бөлінген аймақтарды қалпына келтіруге мәжбүрлейді: мұн- 
дай жағдайда ол қозғалыс-бейнелердің бастапқы режиміне, әмбебап 
ңұбылмалылыңңа, сондай-ақ тұтас, объективті және диффуздық 
қабылдауға оралуға тырысады. Шын мәнінде, кинематография екі 
бағытта да қозғалады. Қазіргі көзқарасымыз тұрғысынан біз затпен 
сәйкес келетін объективті тұтас қабылдаудан одан қарапайым жою 
немесе шегеру арқылы ерекшеленетін субъективті қабылдауға қарай 
бет алдық. Мұндай монокулярлық субъективті қабылдауды сөздің 
тура мағынасындағы қабылдау дейді. Қозғалыс-бейненің тұңғыш 
түрленуі осындай: біз оны белгісіздік орталығымен салыстырып, ара- 
қатынасын анықтағанда, ол қабылдау-бейнеге айналады.

Әйтсе де барлық әрекет тек шегеруден ғана тұрады дегенге сену 
мүмкін емес. Бұдан да басқа нәрсе бар. Қозғалыс-бейнелерден құрал- 
ған ғалам өзінде орталық қалыптастыратын айрықш а бейнелердің 
бірімен өзара қатынасқа түскен кезде, бұл бейнені түгел қоршайтын- 
дай етіп майысады және ұйысады. Біз ғаламнан оның ортасына қарай 
қозғалуды жалғастырамыз, бірақ әлемде өр мен еңіс пайда болған, ол 
шалғай түкпірге айналған және әлдебір көкж иекті қалыптастыра 
бастаған23. Сонымен, біз әлгі қабылдау-бейнеге жеттік, бірақ әрекет- 
бейнеге де ие боламыз. Шын мәнінде, қабылдау кейінге қалдырылған 
реакцияның бір жағы ғана, ал оның екінш і жағы -  әрекет. Біз әрекет 
деп атайтын нәрсе -  шындығында, белгісіздік орталығының кешік- 
кен реакциясы. Аталған орталық қозғаушы ықпалды өзінің айрық- 
ша қырымен қабылдап, қалғандарын жоятындықтан ғана бұл бағыт- 
та әрекет етуге, яғни қауырт жауап әзірлеуге қабілетті болады. Бұл 
жайт кез келген қабылдау, ең алдымен, сенсомоторлық саналатынын 
еске салады: «Қабылдау -  сенсорлық та, моторлық та орталықтарда 
болмайды, олардың қатынастарының күрделілігіне сәйкес келеді»24. 
Әлемнің қабылдау орталығының айналасында майысуы қабылдау- 
дың ажырамас бөлігіне айналған әрекет тұрғысынан жүзеге асады. 
Майысу жолымен қабылданған заттар мен қолдана алатын қыры- 
мен маған қарай ұмтылады, ал менің кеш іккен реакциям қимылға 
айналып, оларды қолдануды үйренеді. Қаш ықтық -  түкпірден орта- 
лы ққа қарай қозғалатын сәуле: заттарды тұрған жерінде қабылдап, 
олардың маған тигізетін «виртуалды ықпалын», сонымен қатар қа- 
шыңтыңты азайта немесе көбейте отырып, қуып жету немесе қашып 
құтылу мақсатында оларға мен тигізетін «ықтимал ықпалды» аңға- 
рамын. Демек, бұл -  әрекетімде уақыт тұрғысынан, ал қабылдауымда

23 «Материя және жад» кітабының тұрақты тақырыбы: «Белгісіздік ортасының «айналасына» 
шеңбер салу».

24 MM, р. 195 (45).



92 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

кеңістік тұрғысынан көрініс табатын алшаңтың құбылысы: реакция 
неғұрлым шапшаңдығынан айырылып, іс жүзінде ықтимал әрекетке 
айналса, қабылдау заттардың виртуалды әрекетіне жол ашып, соғұр- 
лым ңашың та болжағыш бола түседі. «Әрекет уақытты қалай уысын- 
да ұстаса, қабылдау да кеңістікке солай иелік етеді»25.

Қозғалыс-бейненің екінш і түрленуі мынадай: ол әрекет-бейнеге 
айналады. Қабылдаудан әрекетке қалай өткенімізді байқамай да қа- 
ламыз. Енді бұл жерде зерттеп талданатын әрекет элиминация, ірік- 
теу немесе кадрлау емес, ғаламның майысуы болмақ, бұдан заттар- 
дың бізге виртуалды әсері де, заттарға тигізетін ықтимал ықпалымыз 
да бірден туындайды. Бұл -  субъективтіліктің екінш і материалдық 
аспектісі. Қабылдау қозғалысты «денелермен» (зат есімдерге), яғни 
қозғаушы күш немесе қозғалушы зат қызметін атқаратын мығым 
объектілермен салғастырса, әрекет қозғалысты жорамалданған мер- 
зімнің немесе нәтиженің тұрпатын білдіретін «әрекеттермен» (етіс- 
тіктермен) байланыстырады26.

Алайда интервал тек екі шектеу қырының -  қабылдаушы және 
белсенді қырларының нақтылануы арқылы ғана анықталмайды. 
Олардың арасында да интервал бар. Оны аса толтырмай да, шегінен 
де ш ықпай сезімдер орналасқан. Ол белгісіздіктің ортасында, яғни 
субъектіде, белгілі бір тұрғыда қобалжытар қабылдау мен жасқан- 
шақ әрекет арасында пайда болады. Сезім субъекті мен объекті сәй- 
кестігін немесе субъектінің өзін-өзі қабылдау, тіпті өзін «ішінен» 
сезу-сезіну тәсілін білдіреді (субъективтіліктің үшінші материалдық 
аспектісі)27. Ол қозғалысты бастан кешкен күй (сын есім) секілді қан- 
дай да бір «сапамен» байланыстырады. Шын мәнінде, ңашыңтыңтың 
арқасында қабылдау мән бермейтін нәрселерімізді елемей өткізіп жі- 
беріп, тек бізге ңызыңты дүниені ғана сақтайды немесе көрсетеді деп 
ойлау ж еткіліксіз. Қашанда сыртқы қозғалыстардың біз «сіңіретін», 
өзімізше түсінетін бөліктері бар; олар қабылдау объектілерін де, 
субъекті әрекеттерін де құрамайды, еш қоспасыз таза сапада субъекті 
мен объекті сәйкестігін білдіреді. Қозғалыс-бейненің үшінші, соңғы 
түрленуі -  сезім-бейне. Оны «қабылдау-әрекет» жүйесінің жұмысын- 
дағы олқылық деп айту қате болар еді. Керісінше, осы бір үшінші 
факт аса қажет. Өйткені біз жанды материя немесе белгісіздік орта- 
лығы бола отырып, өз қырымыздың бірін, сондай-ақ белгілі бір нүк- 
телерімізді тұрақты күйге түсіріп, қабылдаушы органдарға айнал- 
дырып, арнайы бағытқа саламыз, ал белсенділігімізді тап сол сәтте

25 MM, р. 183 (29).

26 EC, р. 751 (302).

27 MM, р. 169 (11-12).



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ ЖӘНЕ ОНЫҢ ҮШ ТҮРІ 93

босатылған сезіну органдарына береміз. Біздің «қимылсыз қалған» 
қабылдаушы қырымыз қозғалысты көрсетудің орнына, оны бойына 
сіңірген кезде белсенділігіміз уақытш а және белгілі бір жерде мүм- 
кін болмайтын әрекетті алмастырушы «үрдіс» пен «ұмтылысқа» ғана 
жүгіне алады. Осыдан Бергсонның сезімге берген тамаша анықтама- 
сы туындайды: «Сезімтал жүйкедегі өзіндік қозғалтушы үрдіс, яғни 
қимылсыз қабылдаушы -  тақташ аға әсер ететін қозғалтушы күш »28.

Ендеше, қозғалыс пен сезім арасында жалпы өзара қатынас бар, 
оны былай тұжырымдауға болады: ілгерілемелі қозғалыстың тікелей 
таралуын қабылданған қозғалысты -  бір ж аққа, жүзеге асқан қозға- 
лысты -  екінш і ж аққа бөліп тарататын және олардың өлшемін әрқи- 
лы ететін интервал ғана үзіп тастамайды. Екі қозғалыс арасындағы 
ңарым-ңатынасты қалпына келтіретін сезім болады; бірақ дәл осы се- 
зімде қозғалыс өзінің ілгерілемелі қасиетінен айырылып, мәнерлі си- 
пат алады, яғни қозғалмайтын элементті қимылдататын қарапайым 
үрдіске, сапаға айналады. Біз көрінетін бейнеде өзінің салыстырма- 
лы қимылсыздығы және қабылдау органдары бар беттің бұл мәнер- 
лі қозғалыстарды айқындай алатынына, ал басқа дене мүшелерінде 
олардың, көбінесе жасырын қалатынына таңданудың жөні жоқ. Ең 
соңында, біз қозғалыс-бейнелерді айрықша бейне секілді қандай да 
бір белгісіздік орталығына ж атқызғанда, олар үш түрге бөлінеді: 
қабылдау-бейне, әрекет-бейне, сезім-бейне. Біздің әрқайсысымыз 
ерекше бейнеміз немесе ықтимал орталықпыз; бейненің осы үш тү- 
рінің өзара ңарым-ңатынас тәртібі және қабылдау-бейненің, әрекет- 
бейненің, сезім-бейненің берік үйлесімі ғана боламыз, басқа ештеңе 
емеспіз.

3
Сонымен қатар бейнелердің осы үш түрін бөліп-жіктеудің тарихи 

жолдарын қайта зерттеуге және матрицаны немесе қозғалыс-бейне- 
ні оны әлі ешқандай белгісіздік орталығы лайламаған кезде, орта- 
лықсызданған мінсіз тазалығында, құбылмалылығының алғашқы 
режимінде, өз ыстығында және жарығында іздеп табуға тырысқан 
жөн. Біз қалай өзімізден құтыламыз, қайтсек шырмаудан шығамыз? 
Басты рөлде Бастер Китон ойнаған «Фильм» атты кинематография- 
лық туындысында Беккет таңғаларлық талпыныс жасады. Ирланд 
епископы Берклидің бейне туралы айтқан тұжырымын қолдаған 
Беккет: «Esse est percipi, яғни бар болу дегеніміз -  қабылдану», -  деп 
мәлімдеді; әйтсе де қабылдауымыз біз тірі кезде өмір сүре беретіні, ең

28 MM, р. 203-205 (56-58).



94 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

қауіпті қабылдау өзіңді-өзің түсініп қабылдау екені баршаға мәлім 
болса, «қабылдау (percipere) және қабылдану (percipi) рақатынан» 
қалай құтылуға болады? Беккет осы мәселені көтеріп, оны шешу- 
дің кинематографиялың қарапайым шарттылықтар жүйесін түзді. 
Қалай болғанда да, Беккеттің өзі ұсынған нұсқаулар мен сызбалар, 
фильмінде ерекшелеп көрсететін сәттер оның түпкі ниетін бізге жар- 
тылай ғана ашатын секілді29. Өйткені, шын мәнінде, әлгі үш сәт мы- 
налар: бірінші сәтте О кейіпкер алға ұмтылып, қабырғаны жағалап 
жүгіреді, содан соң тік ось бойымен келе жатып, қабырғадан ұстап, 
баспалдақпен жоғары өрмелеп шығуға тырысады. Ол «әрекет ете- 
ді», бұл -  қозғалысты қабылдау немесе мына шарттарға бағынатын 
әрекет-бейне: ОЕ камера оны тек арт жағынан, ңырың бес градустан 
аспайтын бұрыштан ғана түсіреді; егер оны түсіріп тұрған камера бұ- 
рыштың бұл көлемінен асып кетсе, әрекет бұғатталады, біртіндеп жо- 
йылады, ал кейіпкер тоқтайды және бетінің қауіп-қатер төнген бөлі- 
гін жасырады. Екінші сәт: кейіпкер бөлмеге кіреді, ол енді қабырғаға 
сүйенбейтіндіктен, камераның ешкім тиіспейтін қауіпсіз бұрышы 
екі еселенеді, содан кейін қай жағынан болсын ңырың бес градусты 
құрайды, демек, тоқсан градусқа жетеді. О кейіпкер бөлмені, оның 
ішіндегі заттар мен жануарларды (субъективті түрде) қабылдайды, 
ал ОЕ О-ның өзін, бөлмені және оның ішіндегілерді (объективті түр- 
де) қабылдайды: бұл -  қабылдаудың қабылдауы немесе қосарлы ре- 
жимде, екіж ақты  жүйеде қарастырылатын қабылдау-бейне. Камера 
бұрынғысынша кейіпкерді арт жағынан ңырың бес градус бұрыштан 
аспай түсіру тәртібін сақтайды, алайда бұған субъективті қабылдау 
жойылатындай және тек ОЕ объективті қабылдауы ғана қалатын- 
дай етіп, кейіпкер жануарларды бөлмеден қуып шығуға, айна неме­
се жақтау қызметін атқаруы мүмкін барлық заттарды жабуға тиіс 
деген шарт қосылады. Міне, сонда ғана О креслоға жайғасып, көзін 
жұмып, ақырын тербеле алады. Бірақ дәл осы үшінш і және ақырғы 
сәтте ең ңорңынышты қауіп төнеді: субъективті қабылдаудың жойы- 
луына байланысты камера ңырың бес градус бұрышты сақтап түсіру 
міндетінен босады. Бұл өлшемнен ол аса зор сақтықпен асып, қал- 
ған екі жүз жетпіс градус шеңберінде қозғалады, бірақ қайта-қайта 
субъективті қабылдаудың қалдығын тауып, жасырынатын, каме- 
раны шегінуге мәжбүрлейтін кейіпкерді оятады. Ақырында, О-ның 
ес-түссіз қалпын пайдаланған ОЕ оның бетіне қарауға мүмкіндік ала­
ды да, камера біртіндеп О-ның жүзіне жақындай түседі. Енді біз О

29 Beckett, «Film», in Comedie etactes divers, Ed. de Minuit, p. 113-134. Беккет атап көрсеткен ерекше 
үш сәт: көше, баспалдақ, бөлме (р. 115). Біз басқаша жіктеуді ұсынамыз: көше мен баспалдақты 
топтастыратын -  әрекет-бейне; бөлме үшін -  қабылдау-бейне; содан соң көлеңкеленген бөлме 
мен креслода қалғып отырған кейіпкер үшін -  сезім-бейне.



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ ЖӘНЕ ОНЫҢ ҮШ ТҮРІ 95

кейіпкерді қарсы алдынан көреміз, осы сәтте ж аңа және соңғы шарт 
туындайды: ОЕ камера О кейіпкердің сыңарына айналады, екеуінің 
беті де, байлауышы бар көзі де (монокулярлық көзқарас) бірдей, бар 
айырмашылығы -  О-ның жүзінен үрей, ал ОЕ бетінен зейін сезіледі, 
О-да қозғалуға дәрменсіз талпыныс, ал ОЕ-де сезімтал кескін бар. 
Енді біз ең қуатты әсершіл қабылдау аясындамыз, басқасының бәрін 
тарңатсаң та ол жойылмайды: бұл -  өзін-өзі қабылдау, сезім-бейне. 
Үқсас сыңарлар түпсіз тұңғиыққа батып жоқ болғанда, ол жойыла 
ма, бәрі тіпті креслоның тербелуі де тоқтай ма? Фильмнің соңындағы 
өлім, ңимылсыздың, ңараңғылың «иә» деген ж ауапқа жетелейді30.

Бірақ Беккет үшін ңимылсыздың та, өлім де, ңараңғылың та, тер- 
белуін тоқтатқан креслодағы адамның қимыл-қозғалыстан айыры- 
луы мен оның тік қалыбы да -  субъективті соңғы мақсат қана. Мұ- 
ның бәрі -  әлдеқайда тереңірек мақсатқа жетудің жолы. Бұл жерде 
сөз адам пайда болғанға дейінгі әлемге, тірш іліктің бастауына, біздің 
әлеммен салыстырғанда қозғалыс әмбебап ңұбылмалылың режиміне 
бағынған, ал жарық үздіксіз таралып, айқындалуды қажетсінбеген 
дәуірге қайта оралу туралы болып отыр. Сонымен, қозғалыс-бейнені, 
қабылдау-бейнені және сезім-бейнені жоюға кірісіп, Беккет нұр шаш- 
қан имманентті планға, қозғалыс-бейнелеріне ғарыштық құйын тән

30 Беккет көшедегі жүгірістің еш қиындық тудырмайтын бірінші сызбасын ұсынады (біз толықтырған 
бірінші суретті қараңыз). Баспалдақпен көтерілу фигураның вертикалды планда ғана қозғалуын 
және ықтимал шыр айналуын қажет етеді. Бірақ барлық сәттер жиынтығын көрсететін жалпы 
сызба қажет. Бұл -  Фанни Делөз ұсынған 2-суретте бейнеленген.

1-сурет. Егер &  45о градустан асып кетсе (&'), О-ның ізіне түсіп 
қайтадан қуу үшін ол (&") дереу кейін шегінуге тиіс



96 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

материя планына қайта оралды. Ол бейнелердің үш түрінен бастап, 
оларды дүниеге әкелген ең басты қозғалыс-бейнеге дейінгі тарихты 
зерделейді. Біз әлі эксперименттік кино деп аталатын ең басты үрдіс- 
тердің бірі, шынымен де, қозғалыс-бейнелердің орталықсызданған 
планын қайта жасап, онда орналасуды мақсат тұтатынын көре ала- 
мыз: бұл үшін көбінесе күрделі техникалық құралдар қолданылады. 
Дегенмен мұндағы Беккеттің ерекшелігі -  ол үш бейне біртіндеп жо- 
йылатын қарапайым шарттардың символикалық жүйесін жасаумен 
қанағаттанды. Эксперименттік кинематографияның жалпылама үр- 
дісіне мүмкіндік тудыратын шарт -  осы.

Әзірше, біз кері жолмен, яғни қозғалыс-бейнеден оның түрлеріне 
қарай келе жатырмыз. Демек, бізде енді бейненің төрт түрі бар: ең ал- 
дымен, цозгалыс-бейне. Сонан соң белгісіздік орталығына ж атқызы ла 
отырып, олар үш нұсқаға бөлінеді: қабылдау-бейне, әрекет-бейне, се- 
зім-бейне. Бейнелердің басқа да көптеген түрлері болуы ықтимал деп 
болжауға толық негіз бар. Шын мәнінде, қозғалыс-бейнелердің пла­
ны -  өзгермелі Ғаламның, яғни ұзақтықтың немесе «әмбебап қалып- 
тасудың» қозғалмалы бөлігі. Қозғалыс-бейнелердің планы -  кеңістік- 
уақыт блогы, уақыт перспективасы, бірақ осы негізде ол -  планға да, 
қозғалысқа да еш кірікпейтін шынайы Уақыт үстіндегі перспектива. 
Ендеше, ықтимал түрлердің бәрін қамтуға қабілетті уақыт-бейнелер 
бар деп ойлауға біздің толық құқымыз бар. Атап айтқанда, уақыттың 
жанама бейнелері болады, олар мүмкіндігінше қозғалыс-бейнелерді 
өзара салыстырудан немесе бейненің үш түрінің, яғни қабылдаудың, 
әрекеттің және сезімнің үйлесімінен туындайды. Алайда «монтаж» 
бүтініне немесе бейнелердің алуан түрлерін салыстыру үшін қажет 
уақы тқа ықпал ететін бұл көзқарас бізге уақыт-бейнені өздігінен бере 
алмайды. Есесіне, қозғалыс-бейнелер планында ерекше орын алатын 
белгісіздік орталығының өзі бүтінмен, ұзақтықпен немесе уақытпен

^ 4 2-сурет. Ортадағы қара шеңбер креслоны (В) 
бейнелейді, бізде О А &,: көшедегі 
жағдай; О & 3: бөлмедегі жағдай
бар. Сондай-ақ О B: &  & 2 мен 
& 3-ден басым түсіп, креслода жатқан 
О-ның айнымайтын ұқсас сыңарына 
айналғандағы жағдай бар

А



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ ЖӘНЕ ОНЫҢ ҮШ ТҮРІ 97

ңарым-ңатынасы бөлекше болуы мүмкін. Уақыт-бейне мүмкіндігі 
тура осы жерде бұғып ж атқан да шығар: мәселен, Бергсон «естелік- 
бейне» деп атаған нәрсе немесе қозғалыс-бейнелерден мүлде бөлекте- 
ніп тұратын уақыт-бейнелердің басқа да түрлерінің жиынтығы. Осы- 
лайш а біз бейнелердің аса көп түрін анықтап, ж іктей алар едік.

Ч.С. Пирс -  бейнелердің жүйелі жіктемесін терең зерттеген фи­
лософ. Семиотиканың негізін қалаған ол бұл жіктемеге бұған дейін 
болмаған ең бай, ең сансыз көп белгі жіктемесін міндетті қосымша 
ретінде қосып, толықтырды31. Пирс белгі мен бейне арасында қан- 
дай қатынас ұсынатыны қазірге беймәлім. Алайда бейне белгілердің 
пайда болуына себепші бола алатыны айқын. Біздің ойымызша, белгі 
бейненің бір нақты түрін оның құрылымы, генезисі немесе қалып- 
тасуы (тіпті жойылуы) тұрғысынан білдіретін ерекше бейне секілді. 
Оның үстіне, бейненің әр түрі үшін бірнеше белгі, кем дегенде екі бел- 
гі болады. Бейнелер мен белгілердің өзіміз ұсынған жіктемені Пирс 
ұсынған әйгілі жіктемемен салыстыруымыз қажет: неліктен бұл 
жіктемелер бір-біріне, тіпті айқындалған бейнелер деңгейінде де сәй- 
кес келмейді? Алайда бұл талдаудан бұрын (оны сәл кейінірек жүргі- 
зе аламыз) Пирс ойлап тапқан терминдерді қандай да бір белгі түрін 
білдіру үшін, кейде оған философ берген мағынаны сақтай отырып, 
кейде оны түрлендіріп, тіпті толығымен өзгертіп (өзіміз үнемі нақты- 
лап отыратын себептер бойынша) қолдануымызға тура келеді.

Бұл жерде біз қозғалыс-бейненің үш түрі туралы баяндаудан бас- 
таймыз, содан соң оларға сәйкес келетін белгілерді іздеумен айналы- 
самыз. Кинематографияда эксплицитті критерийсіз-ақ экранда көрі- 
ніс табатын бейненің үш түрін іс жүзінде тану ңиындың туғызбайды. 
Любичтің бұған дейін де аталған «Үзілген бесік жыры» фильмінен 
алынған көрініс -  нағыз қабылдау-бейне болып саналады: адамның 
ортан беліндей биіктікте, артқы жағынан көрсетілетін жұртшы- 
лы қта мүгедек адамның кесіп тасталған аяғына сәйкес келетін ин­
тервал пайда болады; дәл осы интервал арқылы аяғы жоқ басқа бір 
мүгедек саяси шеруді тамашалайды. Фриц Ланг «Ойыншы доктор 
М абузе» фильмінен алынған әрекет-бейненің әйгілі мысалын наза- 
рымызға ұсынады: кеңістік пен уақытта бөлшектерге бөлінген, по- 
йыздағы кісі өлтірудің әр сәтін мұқият өлшеуші үйлестірілген сағат- 
тары бар ұйымдасқан әрекет; ұрланған құжатты алып бара ж атқан 
машина; Мабузені сақтандыру үшін соғылған телефон қоңырауы. 
Әрекет-бейнеде осы үлгінің ізі айқын көрінетіні сондай -  кез келген

31 Пирс туындылары ол қайтыс болғаннан кейін Harvard University Press баспасынан шыққан 
Collected Papers атты сегіз томдық кітапта толығымен жарық көрді. Француз оқырмандары үшін 
тек «Ed. du Seuil» баспасынан шыққан Ecrits surle signe атты қысқаша мәтіндер жинағы ғана бар, 
бірақ онда Жерар Деледаллдың алғы сөзі және тамаша түсіндірмелері берілген.



98 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

ңорңынышты фильмнен басым ортаны табуға болады, ал пойыздағы 
қарулы шабуылда бөлшектерге мұқият бөлінген әрекет идеалы қа- 
растырылады. Мұндай фильмдерге қарағанда, вестерн әрекет-бей- 
нені ғана емес, еш қоспасыз дерлік қабылдау-бейнені да көрсетеді: 
бұл -  әрекет эпопеясы деңгейіндегі көзге көрінетін мен көрінбейтін- 
нің драмасы; кейіпкер көзге көрінетінді көргендіктен ғана әрекет 
етеді, бәріне куә болуға мүмкіндік беретін бірер секундқа кешігу не- 
месе интервал арқылы әрекет ететіндіктен ғана жеңіске жетеді (Энто­
ни Манн, «Винчестер 73»). Сезім-бейнеге келсек, біз оның көрнекті 
мысалдарын Дрейердің Ж анна д 'А рк туралы фильмінен, жалпы ірі 
планмен көрсетілетін бет-жүздердің көпшілігінен таба аламыз.

Фильм ешқашан бейнелердің бір түрінен құралмайды: сол себепті 
монтаж деп біз үш түрдің үйлесімін айтамыз. Монтаж (өз аспектіле- 
рінің бірінде) -  қозғалыс-бейненің іш кі ұйымдастырылған тәртібі, 
демек, қабылдау-бейне, сезім-бейне және әрекет-бейне арасындағы 
өзара әрекеттестік үлгісі. Дегенмен кез келген фильм бейне түрлері- 
н ің  бірін жетекш і орынға шығарып отырады: монтаждың басым тү- 
ріне сәйкес белсенді, қабылдаушы немесе аффективті монтаж туралы 
айтуға болады. Әрекетке монтаж жасау арқылы Гриффит монтажды 
ойлап тапты деген пікір жиі айтылды. Алайда монтажды, тіпті сезім- 
дерді кадрлауды Дрейер басқа заңдарды қолданып ойлап тапты, өйт- 
кені «Ж анна дА ркт ы ң азабы» -  бірыңғай сезімге негізделген фильм. 
Қабылдаушы монтажды ойлап тапқан Вертов болуы мүмкін, кейін 
монтаждың бұл түрін барлық эксперименттік фильмдер әрі қарай 
дамытты. Монтаждың үш түріне кеңістікте анықталған пландардың 
үш түрін сәйкестендіруге болады: жиынтық план, әсіресе қабылдау- 
бейнеге, орташа план -  әрекет-бейнеге, ал ірі план -  сезім-бейнеге 
сәйкес келеді. Әйтсе де Эйзенштейннің нұсқауы бойынша, бұл қоз- 
ғалыс-бейнелердің әрқайсысы фильм бүтініне нақты бір көзқарасты, 
әлдебір бүтінді ұғыну мәнерін білдіреді. Бұл бүтін ірі планда -  сезім, 
орташа планда -  белсенді, жиынтық планда -  қабылдаушы болып құ- 
былады, сондай-ақ бұл пландардың әрқайсысы кеңістік сипатынан 
айырылып, бүтін ретіндегі фильмді «оқу тәсіліне» айналады32.

32 Eisenstein, «Au-dela des etoiles», 10-18, En gros plan, p. 263 sq. (Бұл мәтінді сөзбе-сөз түсінсек, 
Эйзенштейн ірі планды аса сезімтал деп емес, керісінше, бүтін ретінде фильмге «кәсіби» 
көзқарас деп есептейді, дегенмен «болып жатқан оқиғаның» тереңіне үңілетін «ынтық» көзқарас 
деуге де болады).



5-тарау
Қабылдау-бейне

1
Біз қабылдаудың екіұшты немесе екі түрлі үлгі-нұсқасы бола- 

тынын көрдік. Ол объективті немесе субъективті бола алады. Бірақ 
объективті қабылдау-бейне мен субъективті қабылдау-бейненің ки- 
нода қалай көрініс табатынын білу оңай емес. Оларды бір-бірінен 
бөлектейтін не? Субъективті бейнені «білікті» біреудің көрген заты 
немесе жиынтыңтың бір бөлігін құрайтын әлдекімнің көзімен көрген 
жиынтың деуге болады. Бейненің оны көретін адаммен арақатынасын 
түрлі факторлар анықтайды. Көзі жараланған кейіпкерге өз мүштегі 
бұлдырап көрінетін Ганстың «Доңгалац» фильмінен алынған әйгілі 
мысалда сезім мүшелеріне қатысты фактор айқын көрініс тапқан. 
Эпштейн немесе Л'Эрбье фильмдеріндегі секілді, би немесе мереке 
оған қатысушының көзімен көрсетілген кезде, белсенді фактор пайда 
болады. Сонымен қатар сезім факторы бар ол, мысалы, Феллинидің 
«Ақ шейх» атты фильмінде кейіпкердің жерден сәл жоғары орналас- 
қан әткеншекте тербеліп отырғанына қарамастан, оны таңғажайып 
ағаштың ұшар басында ырғалып тұрғандай елестететін ғашық әйел- 
дің оған қараған сәтінде әрекет етеді. Бірақ бейненің субъективті си- 
патын тексеру аса қиын емес, өйткені біз оны өзгертілген, қалпына 
келтірілген, объективті деп жорамалданған бейнемен салыстырамыз: 
ақ шейхтің әшекейлі әткеншегінен қалай түскенін көреміз; жарақат- 
танған адамның көзімен мүштекті көрер алдында мүштекті және жа- 
ралыны көрдік. Міне, дәл осы жерден ңиындың басталады.

Шын мәнінде, затқа немесе жиынтыңңа сол жиынтыңтың сыртын- 
да қалатын адамның көзімен қарағанда ғана, бейне объективті бола­
ды деген жөн секілді. Әрине, мұндай анықтама беруге болады, бірақ



100 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

ол тек номиналды, жағымсыз және уақытш а ғана. Біз бастапқыда 
жиынтыңңа жат деп есептеген нәрсенің, кейіннен оған тіпті де бө- 
тен емес екенін кім айта алады? Левиннің «Пандорасы» жағажай- 
да адамдар тобы бір бағытқа қарай жүгіріп бара ж атқан жиынтың 
планмен басталады: үйдің ш ығыңқы бөлігінде орналасқан бақылау 
дүрбісінің көмегімен ж ағаж ай алыстан және биіктен көрсетіледі. Бі- 
рақ көп ұзамай осы үйде тұратын және бақылау дүрбісін қолданатын 
адамдар біз зерттейтін жиынтыңтың құрамына: жұртты өзіне тарта- 
тын ж ағажайға, онда болатын оқиғаға, оған қатысатын кейіпкерлер 
құрамына толығымен кіретінін білеміз... Любичтің фильмінен алын- 
ған мысалдағы секілді, бұл бейне де субъективті емес пе? Кинодағы 
ңабылдау-бейненің жағдайы -  бізді өзінің бір полюсінен екіншісіне, 
яғни объективті қабылдаудан субъективті қабылдауға және керісін- 
ше бағытта өткізу емес пе? Демек, біз сүйенетін екі анықтама да тек 
номиналды.

Ж ан Митри бірін-бірі толыңтырудың «баңылаушы-баңыланушы» 
жүйесін қайта өзгертетін оның «бұрыш-қарсы бұрыш» жүйесі қыз- 
метінің маңыздылығына баса мән берген. Алдымен әлдеқайда көз 
тіккен адамды, содан соң ол көрген нәрсені көрсетеді. Бірақ бұл жер- 
де біз бірінші бейненің объективті, екіншісінің субъективті екенін де 
айта алмаймыз. Өйткені бірінші бейнеде көрінгеннің өзі -  бақылау- 
ш ыға тән субъективті нәрсе. Ал екінш і бейнеде бақыланушы өзін де, 
кейіпкерді де бірдей дәрежеде көрсете алады. Бұған қоса, Л'Эрбьенің 
«Эльдорадосындағы» секілді «бұрыш-қарсы бұрыш» жүйесі шамадан 
тыс сығымдалуы ықтимал, бұл жағдай фильмде заттарды бұлдыр кө- 
ретін зейінсіз әйелдің өзінің көмескіленуі арқылы көрсетілген. Енде- 
ше, кинематографиялың қабылдау-бейне субъективтіден объективті- 
ге және керісінше бағытта дамылсыз өтсе, оған байқалмай қалатын, 
бірақ ерекше жағдайларда ғана көрініс табатын арнайы, шашыраңқы 
және икемді мәртебе беру қажет емес пе? Қозғалмалы камера кейіп- 
керлерді ерте басып озып, ұстап алып, оларды кейде елемей немесе 
қайтадан кадрға алады. Экспрессионизмде де ол кейіпкерді түсіруді 
немесе оның артынан еруді өте ерте бастады (Мурнаудың «Тартю- 
фында», Дюпонның «Варьетесінде»). Соңында, әбден «жүгенсіз кет- 
кен» камера «тұйық шеңберде бақылау» жүргізеді (Мурнаудың «Соң- 
гы адамы») немесе кейіпкер ізінен еруге қанағаттанбай, олардың 
арасында қозғалады. Міне, дәл осы деректерге сүйене отырып, Мит­
ри камерамен бірге «бірлескен болмысты» білдіру үшін жалпылан- 
ған «жартылай субъективті бейне» ұғымын ұсынды: ол кейіпкер- 
мен біте қайнаспайды, бірақ енді одан тыс емес, кейіпкермен бірге1.

1 Jean Mitry, Esthetique etpsychologie du cinema, II, Ed. Universitaires, p. 61 sq.



ҚАБЫЛДАУ-БЕИНЕ 101

Бұл -  белгілі бір дәрежеде кинематографиялық M itsein (неміс тілінен 
аударғанда бұл сөз «ол бізбен бірге» деген мағына береді, бұл туынды- 
да «(бірлескен болмыс» деген мағынада қолданылды. -  Ред.). Немесе 
«Дос Пассостың кейіпкерлер арасында айқындалмаған әлдекімнің 
жасырын көзқарасы, «<камера көзі» деп дәл тауып атағаны» десек те 
болады.

Сонымен, қабылдау-бейне жартылай субъективті екен делік. Бі- 
рақ осы жартылай субъективтілікке мәртебе іздеп табу қиын, өйткені 
оның табиғи қабылдауда баламасы жоқ. Сондықтан Пазолини оның 
лингвистикалық баламасын қолданды. Субъективті қабылдау-бей- 
нені төл сөз, ал объективті қабылдау-бейнені төлеу сөз деуге болады 
(көрермен кейіпкерді өзі көруі мүмкін нәрсені ерте ме, кеш пе, айтуға 
мүмкіндік туатындай тәсілмен көреді). Дегенмен Пазолини «кинема- 
тографиялық бейненің ең басты мәні төл сөзге де, төлеу сөзге де сәйкес 
келмейді, бірақ еркін жанама дискурсқа  үйлесе кетеді» деп ойлады. 
Әсіресе итальян және орыс тілдерінде ерекше маңызға ие бұл форма 
грамматика мамандары мен тіл мамандары үшін көп мәселе туында- 
тады: бұл форма -  басқа сөйлемге тәуелді екінш і бір сөйлемнің құра- 
мында болатын сөйлем. Француз тілінен мысал келтірсек: «Қыз бар 
күш -жігерін жинады: ол абыройынан айырылуға көнгеннен, азапта- 
луды дұрыс көрді». Бұл мысалды келтірген тіл маманы Бахтин мәсе- 
лені өте жақсы тұжырымдаған: мұнда бірі -  баяндаушы, екіншісі -  
баяндалушы болатын толымды сөйлемнің құрамдас екі субъектісі 
арасындағы қарапайым қоспа жоқ. Бұл жерде әңгіме субъективтен- 
дірудің өзара ажырамас екі әрекетті бір мезгілде жүзеге асыратын 
сөйлем құрылымы туралы болып отыр, ол әрекеттің бірі -  кейіпкерді 
бірінші ж ақта қалыптастырса, екіншісі -  оның дүниеге келуіне және 
сахнаға шығуына қатысады. Екі субъектінің арасында қоспа немесе 
қандай да бір орташа өлшем болмайды, олардың әрқайсысы белгілі 
бір жүйеге жатады, бірақ өзара қатынасатын екі субъектіні ажырату 
әртекті жүйеде сараланады. Пазолини жалғастырған Бахтиннің бұл 
көзқарасы, біздіңше, өте ңызыңты әрі тым күрделі2. «Метафора» енді 
негізгі сөйлеу оралымы емес, өйткені ол жүйені бірыңғайлайды, ке- 
рісінше, енді еркін жанама дискурс маңызды сөз әрекетіне айнала- 
ды, себебі ол тепе-теңдіктен алыс, қашанда әртекті жүйені көрсетеді. 
Дегенмен еркін жанама дискурсты лингвистикалық категорияның 
бірі ретінде қарастыруға болмайды, себебі олар тек біртекті неме­
се біртектіленген жүйелерді ғана қамтиды. Пазолини еркін жанама

2 Пазолини «Дінбұзарлық тәжірибесі» (Pasolini, L'experience heretique, Payot) кітабында әдеби 
көзқарас тұрғысынан да (әсіресе р. 39-65), кинeматография тұрғысынан да (әсіресе p. 139-155 
) өз теориясын баяндайды. Бахтиннің еркін жанама дискурс туралы тұжырымдары жөнінде Le 
marxisme et la philosophie du langage (Ed . de Minuit, ch. Х et XI) еңбегінен білуге болады.



102 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

дискурстың стильге және стилистикаға қатысты мәселе екенін ай- 
тып, маңызды ескерту жасады: тіл диалектіге неғұрлым бай болса, 
еркін жанама дискурс соғұрлым еркін көрініс табады, анығырақ 
айтқанда, тілде «орташа деңгей» болмаса, яғни ол «ауызекі сөйлеу 
тіліне» және «әдеби тілге» (әлеуметтік жағдай) бөлінсе, еркін ж ана­
ма дискурстың тынысы ашыла түседі. Пазолинидің өзі еркін жанама 
дискурстағы сөйлеудің екі субъектісінің немесе екі тілдің әрекетін 
«мимесис» деп атайды. Бұл термин қисынсыз болуы да мүмкін, өйт- 
кені мұнда әңгіме еліктеу туралы емес, тілде әрекет етуші екі ассим- 
метриялы процесс арасындағы өзара қатынас жөнінде болып отыр. 
Бұл -  бір-біріне жалғанған қатынас ыдыстары секілді нәрсе. Әйтсе де 
Пазолини еркін жанама дискурстың тылсым сипатына мән беру үшін 
дәл осы «мимесис» сөзін қолдануды дұрыс көрді.

Субъектінің тілге тән осы екі еселенуін немесе дифференцияла- 
нуын біз ойлаудан және өнерден таба аламыз ба? Бұл -  нағыз Cogito: 
эмпирикалық субъект, бір мезгілде ол туралы ойланатын трансцен- 
денталдық субъектіде өзі туралы ойланбай, бұл дүниеге пайда бола 
алмайды. Ал мынау -  өнер сод^о-сы: өзін бақылайтын және ықпалы- 
на ұшыраушы ретінде «ұғып алатын» субъектісіз өзгеге әрекет етуші 
субъектінің де болуы мүмкін емес; өзге субъект біріншіні бостанды- 
ғынан айырып, бостандықты өзіне алады. «Осыдан екі түрлі «мен» 
туындайды, оның бірі, өзін азат сезініп, үйренш ікті әдетімен екін- 
шісі ойнайтын көріністі тәуелсіз бақылаушы ретінде тамашалайды. 
Бірақ мұндай екі еселену ешқашан толық жүзеге аспайды. Бұл жеке 
тұлғаның өзі туралы екі көзқарастың арасында сенделуі, рухтың ер- 
сілі-қарсылы қозғалысы...», «бірлескен болмыс»3.

«Мұның бәрінің киноға қандай қатысы бар?» -  деген сұрақ туын- 
дауы мүмкін. Пазолини неліктен мұның кинематографияға жақын- 
дығы соншалық -  бейнедегі еркін ж анама дискурс баламасы «поэ- 
тикалы қ киноға» анықтама беруге септігін тигізеді деп есептейді? 
Өйткені кейіпкер экранда әрекет етеді, әлемді өзіне тән тәсілмен 
көреді. Ал камера кейіпкерге де, оның әлеміне де көзқарасын сара- 
лау, қайта електен өткізу және өзгерту тұрғысынан қарайды. «Ки­
норежиссер невротик адамның дүниеге көзқарасын эстетика туралы 
өзіне тән сандырақ дүниетаныммен түбегейлі алмастырды», -  деп 
жазды Пазолини. Ш ындығында, кейіпкердің невротик болғаны да 
жақсы , себебі бұл субъектінің дүниеге келуіндегі ңиындыңтарды 
тиімді сипаттауға сеп болады. Бірақ камера кейіпкердің дүниетаны- 
мын көрсетіп қана қоймайды, бастапқы ұстанымды өзгертіп, қайта 
зерделейтін басқа көзқарасты да күш теп таңады. Бұл екі еселенуді

Bergson, L'energie spirituelle, p. 920 (139).



ҚАБЫЛДАУ-БЕИНЕ 103

Пазолини «жанама-еркін субъективтілік» деп атады. Мүмкін, ки- 
нематографияда жағдай үнемі дәл осыған тіреле бермес: объективті 
немесе субъективті болуға талпынатын бейнелер де кездеседі; бірақ 
жанама-еркін субъективтілікте әңгіме басқа құбылыс жөнінде -  
мазмұнға дербес көзқарас қызметін атқаратын таза Формаға қарай 
бет алған субъективтілік пен объективтілікті жеңу туралы болып 
отыр. Енді біздің алдымызда субъективті немесе объективті бейне­
лер тұрған жоқ; өйткені біз қабылдау-бейне мен оны өзгертетін сана- 
камераның өзара қатынасына дейін ж еттік (демек, енді мәселе бей- 
ненің объективті немесе субъективті болуын анықтап білуде емес). 
Бұл -  «камераны сезіну мүмкіндігін беруге» ұмтылатын өте ерекше 
кинематография. Ал Пазолини осы бейнелеуші сананы немесе таза 
кинематографиялық cogito-ны айғақтайтын стилистикалық әдістер 
тобын талдайды: камера кейіпкердің кадрға енуін, бірдеме жасауын 
немесе әлдене айтуын, содан соң қайта шығып кетуін күтіп, «көрі- 
ніске таза абсолют мәнін қайтарып», бос кеңістікті түсіріп тұра бере- 
тін «табанды» немесе «тұрақты» кадрлау деген осындай болады; «бір 
бейнемен жұмыс барысында әртүрлі объективтерді алма-кезек қол- 
дану» және «түсіру ңаш ыңтығын сәт сайын өзгерту (Zoom)» эстети- 
калы қ дербес сананың қабылдауын екі еселейді... Қысқасы, дербес- 
тігін алған сана-камераның көмегімен қабылдау-бейне өз мазмұнын 
қайта зерделеп, жанама-еркін субъективтілік («поэтикалық кино») 
мәртебесіне ие болады.

Өзіндік санаға жетерден бұрын кинематографияның дамуы бірша- 
ма баяу болуы ықтимал. Пазолини бұл құбылысқа Антониони мен 
Годардың шығармашылығын мысал ретінде келтіреді. Ш ынында да, 
Антониони -  «тұрақты» кадрлау шеберлерінің бірі: оның шығарма- 
ларында невротик кейіпкер немесе жекетұлғалық ерекшеліктерінен 
айырылған адам одан өзгеше қасиеттерін мейлінше сақтай отырып, 
кейіпкер арқылы толыңңанды көрінетін автордың поэтикалық дү- 
ниетанымымен «жанама әрі еркін» ңарым-ңатынасңа түсуді бастай- 
ды. Бұрыннан бар кадр өз әрекетін сырттай тамашалайтын кейіпкер- 
дің біршама әуестігін тудырады. Невротик кейіпкердің санасында 
туындаған бейнелер кинорежиссер өз кейіпкерінің қиялының көме- 
гімен ілгері басқанда және ойланғанда автор көзқарасына айналады. 
Бәлкім, модерн киноға невротик кейіпкерлер еркін жанама дискурс- 
ты немесе заманауи әлемнің «қарапайым тілін» бейнелеу үшін қажет 
шығар? Егер Антонионидің поэтикалық санасына ерекше эстетизм 
тән болса, Годардың поэтикалық санасы, негізінен, «техникалы қ» 
(дегенмен бұдан оның поэтикалық қасиеті азаймайды). Сондай-ақ 
Пазолинидің дәл тауып айтқанындай, Годар сахнаға ауыр сырқат 
және «мүлде ақылынан адасқан» кейіпкерлерді шығарғанымен, олар



104 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

емханада емделіп жатпайды, материалдық еркіндігін еш жоғалтпа- 
ған, өмір сүруге құштар, тіпті ж аңа антропологиялық түрдің пайда 
болуынан хабар беретіндей4.

Келтірген мысалдарының тізіміне Пазолини өзін және Ромерді қо- 
суына болар еді. Өйткені Пазолинидің фильмдерін эстетикалық деуге 
де, таза техникалық деуге де болмайтын, бірақ мистикалық немесе 
«сакральды» деп айқындауға лайықты поэтикалық сана сипаттайды. 
Ол Пазолиниге қабылдау-бейнені немесе кейіпкерлерінің невротик- 
тігін хайуандық деңгейге дейін құлдыратуға көмектеседі, мұның өзі 
ең жиіркеніш ті мазмұнда оларды мифтік немесе ғұрыптың сипатта 
жанданатын таза поэтикалық санада үздіксіз көзге елестетумен үй- 
леседі. Әдептілік пен әдепсіздіктің дәл осындай алма-кезек ауысуын, 
сұрңиялың пен әсемдіктің өзара алмасуын, мифке дәл осылай терең 
үңілуді Пазолини еркін жанама дискурс тұрғысынан әдебиеттің ең 
маңызды түрі ретінде анықтап, одан сүйсінуге де, жиренуге де бірдей 
дәрежеде қабілетті кинематографиялық форма жасай алды5. Ромерге 
келсек, бұл жолы таза эстетикалық сананың көмегімен біз одан жана- 
ма-еркін субъективті бейнелердің қалыптасуының таңғажайып мы- 
салдарын таба аламыз. Бұл өте ңызыңты, өйткені Пазолини мен Ро­
мер бірін-бірі терең білмеген секілді, әйтсе де заманауи әлемді жақсы 
бейнелеу үшін және кино мен әдебиет арасында толық сәйкестік ор- 
нату мақсатында дәл осы екеуі басқаларға қарағанда, бейненің ж аңа 
деңгейін көбірек зерттеген. Ромер, бір жағынан, камераны шамшыл 
заманауи әлемнің жанама-еркін бейнесін көрерменге жеткізуге қабі- 
летті шартты эстетикалық санаға айналдыруды мақсат тұтса («Ғиб- 
рат т ы хикаялар»  топтамасы); екінш і жағынан, кинематография 
мен әдебиетті өзара байланыстыратын ортақ түйісу нүктесін табуға 
ұмтылды, бұған ол тура Пазолини секілді төлеу сөздің дәл баламасы 
болатын оптикалық және дыбыстың бейне түрін ойлап табу арқылы 
ғана қол жеткізе алды (осы себептен Ромер екі іргелі туынды жасады: 
«М аркиз д'О» және «Персевал»)6. Бұл екі режиссер бейненің сөзбен,

4 Пазолини, бір жағынан, Антониони мен оның «падуо-романдық» эстетизмі, екінші жағынан, 
Годар мен оның анархистік техницизмі арасындағы параллельді көрсетеді: екі кинорежиссердің 
«кейіпкерлері» арасындағы айырмашылық осыдан туындайды. Қараңыз: Pasolini, «L'experience 
heretique», р. 150-151.

5 Қараңыз: Pasolini, Ёtudes cinematographiques, I et II (әсіресе Жан Семолюенің зерттеуі, Apres le 
Decameron et les Contes de Canterbury, Пазолинидегі хикая туралы толғаныстар»).

6 Эрик Ромер төлеу сөз мәселесі туралы үнемі толғанған секілді. «Ғибратты әңгімелерден» 
(Contes moraux) бастап, төлеу сөз стилінде мұқият құрылған диалогтар «түсініктемелермен» 
сәйкес келеді. Ромердің «Фильм және сөздің үш түрлі планы: төлеу сөз, төл сөз, тура төл сөз 
(Le film et les trois plans du discours, indirect, direct, hyperdirect)» (Cahiers Renaud-Barrault, n° 
96, 1977) атты мақаласына жүгінуге болады. Бірақ, ең қызығы, Пазолинидің теориясынан еш 
хабары жоқтай Ромер «еркін жанама дискурс» ұғымы туралы мүлде сөз қозғамайды. Алайда 
оның да тұспалдап меңзегені -  төлеу сөздің дәл осы арнайы формасы: «Маркиз д'О» жайында



ҚАБЫЛДАУ-БЕИНЕ 105

сөйлеммен және мәтінмен өзара қатынасын түбегейлі өзгертті; сон- 
дықтан олардың фильмдерінде түсіндірме мен монтаждық үстеме ма- 
ңызды қызмет атқарады.

Бізді ңызыңтырып тұрғаны -  киноның тілмен (langage) қарым- 
қатынасы емес, біз оны кейін талдаймыз. Сондықтан Пазолинидің 
өте маңызды қағидасынан тек мына тұжырымды ғана аламыз: қа- 
былдау-бейне камераның өзіндік санасында бейненің көрініс табуы 
сияқты «жанама-еркін субъективтілікте» айрықш а мәртебеге ие 
болады. Демек, енді бейненің объективті не субъективті екенін білу 
маңызды емес: қаласақ, ол жартылай субъективті болмақ, бірақ жар- 
тылай субъективтілік ешқандай құбылмалы немесе беймәлім нәрсені 
білдірмейді. Ол енді екі полюс арасындағы сергелдеңді емес, жоғары 
дәрежелі әдептілік үлгісінің ықпалымен қимылсыз қалуды меңзей- 
ді. Бұл жерде қабылдау-бейне өз композициясының өзгеше сипатын 
иеленеді. Пирстің терминін қолданып, оны «дицисигнум» деп ата- 
сақ та болады (бірақ Пирс бұл терминмен жалпы сөйлемді атайды, ал 
біздің жағдайымызда әңгіме сөйлемнің ерекше түрі -  еркін жанама 
дискурс немесе сәйкес бейне туралы болып отыр). Осылайша камера- 
сана шартты детерминацияның өте жоғары дәрежесіне жетеді.

2
Әйтсе де бұл шешім тек «субъективті» мен «объективтіні» жай ғана 

анықтай салуға байланысты. Ол қозғалыс-бейнеге сенбейтін кинема- 
тографияның даму деңгейін көрсетеді. Егер біз, керісінше, екі полюс- 
ті немесе қосарлы жүйені нақты анықтауды мақсат тұтсақ, не болар 
еді? Бергсонизм назарымызға мына анықтаманы ұсынады: бейнелер 
негізгі немесе артыцшылыцца ие бейнелерге қатысты өзгеретін қа- 
былдау субъективті болады; өздерінің бүкіл қырымен және бүкіл бө- 
лігімен бір-біріне қатысты өзгеріске ұшырайтын барлық бейнелері 
бар заттарга тән қабылдаулар объективті болады. Бұл анықтама 
екі полюс арасындағы айырмашылыңты көрсетіп қана қоймайды, со- 
нымен қатар субъективті полюстен объективті полюске өту мүмкін- 
дігін де қамтамасыз етеді. Өйткені артыңшылыңңа ие орталық қозға- 
лысқа неғұрлым белсенді қатысса, бейнелер өзара өзгеріске ұшырап, 
бір-біріне бағытталған әрекеттерге және жаратылыстағыдай таза 
материя қозғалысына қайта оралуға талпынып жататын орталық- 
сызданған жүйені де өзіне соғұрлым күш ті тартады. Сандырақ, қиял

жазылған мақаладағы Клейстің төлеу сөз стилі туралы оның ойын және «Персевалдағы» өздері 
туралы үшінші жақта сөйлейтін кейіпкерлер туралы пікірін салыстырыңыз. Ең маңыздысы, еркін 
жанама дискурста құрылған мәтінді емес, керісінше, оған сәйкес тәсілмен бейнелерді немесе 
көзге көрінетін көріністерді көрсету өте маңызды: «Маркиз д'О» фильміндегі «тұрақты» кадрлау, 
әсіресе «Персевалда» бейнелерді миниатюра ретінде өңдеу, міне, осындай.



106 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

немесе галлюцинациядан асып субъективті бола алатын нәрсе бар 
ма? Ал жарық толқындары мен молекулалардың өзара әрекеттесті- 
гінен құралған материалдыққа ең ж ақын не болуы мүмкін? Француз 
мектебі мен неміс экспрессионизмі субъективті бейнені ашты және 
оны дүниенің шегіне дейін жеткізе алды. Орталық есептеу нүктесінің 
өзін қозғалысқа келтіру арқылы, біз бөліктердің қозғалысын жиын- 
ты ққа дейін, салыстырмалылықтан абсолютке, бірізділіктен бірмез- 
гілдікке дейін жеткіздік. Трапецияда тербелген әуе гимнасы көрер- 
мендер тобын және ғимараттың төбесін бір-бірінің ішінде құбылмалы 
дақтар құйыны мен жаңбырша жауған ұшқындар сипатында көретін 
Дюпонның «Варьете» мюзик-холында берілген көрініс бұған мысал 
бола алады7. Ал Эпштейннің «Адал жүрегіндегі» шулы жәрмеңке кө- 
рінісі -  қозғалмайтын тұрақты нүктелерден әп-сәтте айырылу -  кө- 
рушінің және көрінгеннің қозғалысының бірмезгілдігіне келеді. Бұл 
жерде қабылдау-бейне эстетикалық сананың көмегімен түбегейлі 
өзгергені күмәнсіз (француз мектебінің әйгілі «фотогенийімен» са- 
лыстырыңыз). Бірақ бұл эстетикалық сана әзірге қозғалыстан басым 
түсетін шартты және саралаушы сана емес, ол -  «аңғал» сана немесе, 
феноменологтар айтқандай, бағамдай алмайтын сана; монтаж бен к а ­
мера белсенділігін мейлінше артырғанымен, қозғалысты күшейтіп, 
оны материяға беретін әрекет етуші сана. Бұл -  қабылдау-бейне емес, 
бірақ одан артық та, кем де емес өзге нәрсе.

Ж ан Ренуардың ағынды суға деген махаббаты туралы көп айтыл- 
ды. Әйтсе де бұл махаббат француз мектебі өкілдерінің бәріне тән (дей 
тұрғанмен, Ренуар бұл мектептің сипатын ерекшелей түсті). Француз 
мектебінде бұл құбылыс бірде өзен мен оның ағысында, бірде шлюз- 
дері мен желкенді кемелері бар каналда, кейде теңізде, оның құрлық- 
пен шектесетін жағалауында, кемежайда, жарық құндылығы секілді 
ш амш ырақта көрініс табады. Егер француз кинорежиссерлері пас­
сив камера идеясын қолдаса, оны ағып ж атқан судың тура алдына 
қояр еді. Л'Эрбье тіпті кинодағы қадамын басты кейіпкері су болу- 
ға тиіс «Тасқын» жобасына қатысудан бастады. Ал «Теңіз адамы» 
фильмі теңізді жеке қабылдау объектісі ретінде ғана емес, құрлық 
қабылдауларынан өзгеше қабылдау жүйесі, құрлық тілінен өзгеше 
«тіл» ретінде қарастырған8. Эпштейн ш ығармаларының елеулі бөлігі 
және Гремийон туындыларының едәуір көп бөлігі кейіпкерсіз драма 
туралы кинематография арманын жүзеге асыратын немесе, кем де- 
генде, Табиғаттан адамға қарай бағытталатын бретон мектебін қа-

7 Лотте Эйснер жасаған сипаттамамен салыстырыңыз: Eisner Lotte, L'ecran demoniaque, 
Encyclopedie du cinema, p. 147.

8 Ноэл Берч үзінді келтірген Анри Ланглуаның түсіндірмелерін қараңыз: Noel Burch, Marcel 
L'Herbier, Seghers, p. 68.



ҚАБЫЛДАУ-БЕИНЕ 107

лыптастырды. Неліктен француз мектебінің барлық (атап айтқанда, 
эстетикалық-абстрактілі, әлеуметтік-деректі және баяндаушы-дра- 
малық) талаптарына тек су ғана сай болды? Мұның себебі, ең алды- 
мен, су -  қозғалушы заттың қозғалысын немесе қозғалыстың өзінің 
қозғалғыштығын табуға мүмкіндік беретін ең басты орта: осыдан ыр- 
ғақты зерттеудегі судың оптикалық және дыбыстың маңыздылығы 
туындайды. Ганстың темірден және теміржолдан бастаған ісін осы 
алғаш қы талпынысты ұзаққа созып, басқаларға ж еткізіп, барлық ба- 
ғы тқа тарататын ағынды стихия деп атауға болады. Ж ан Митри де 
өз тәжірибелерін теміржолдан («П асиф ик 231») бастады, содан соң 
вибрация секілді нақты дүниені бізге тереңірек көрсете алатын бей­
не ретінде суға («Дебюсси бейнелері»)9 өтті. Сондай-ақ Гремийонның 
деректі фильмдері де осы қозғалыс жолымен жүрді, атап айтқанда, 
қатты денелер механикасынан -  сұйық денелер механикасына, ин- 
дустриядан -  оның теңіздегі көрінісіне өтті.

Абстрактілі сұйықтық -  құрлық адамдарынан мүлде өзгеше өмір 
сүретін, дүниені басқаша қабылдайтын және сезінетін адамдар тобы- 
ның, белгілі бір нәсілдің нақты тірш ілік ету ортасын білдіреді: Уэссан 
аралы, содан соң Сен аралы Эпштейнге тек сол аралдардың тұрғында- 
ры ғана өз рөлдерін ойнай алатын керемет деректі фильмдер түсіруге 
құнды ақпарат берді («Ж ердің түбі», «Мор Вран»). Одан кейін, жер 
мен су арасындағы шекара, бір жағынан, құрлықтың байланыс дә- 
некерлері, екінш і жағынан, кеменің бекіту арқандары, қозғалмалы 
және жеңіл жабдықтары, сүйреушілер ңаңтығысатын драма орнына 
айналады. Эпштейннің «Невернелік сұлу» фильмінде жердің мызғы- 
мас беріктігі аспан мен судың тұрақсыздығына жеңіл қайық бейне- 
сінде қарсы қойылып, салыстырылған. Гремийонның «М альдона» 
фильмінде тамыр, жер және үйдегі жайлылық арна бойында үйлесе 
әрекет ететін адам, кеме, ж ылқы үштігіне қарама-қарсы қойылады. 
Бұл жердегі драма әкенің ұлымен, ердің әйелімен, әйелдің көңіл- 
десімен, баланың ата-анамен байланысын үзу қажеттігінде жатыр, 
демек, адамдар арасындағы ынтымаңтастыңңа, таптық ынтымақ- 
тастыққа қол жеткізу үшін бар дүниеден безіп, жалғыз қалу қажет. 
Соңында ымыраға келу үміті сөнбегеніне қарамастан, шамшырақ- 
ты немесе тоғанды жердің қаһары мен судың қалтқысыз әділдігі 
арасындағы қанқұйлы шайқас өтетін орын деуге болады: мәселен, 
«Ш амшырақты бақылаушыларындағы» кеудесін ыза кернеген ұл- 
дың ессіздігі және «Жазгы жарық» фильміндегі әбден жасанып алған 
қорған ңожайынының оңбай құлауы. Әлбетте, барлық кәсіптің те- 
ңізге қатысы бола бермейді; бірақ Гремийонның айтайын деген ойы:

9 Jean Mitry, Le cinema experimental, Seghers, p. 211-217.



108 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

жұмысшылар, жалпы еңбекші қауым қайда да -  жерде де, «Аспанды  
багындырган» фильміндегі әуе кеңістігінде де -  Маркстің тұжыры- 
мына сәйкес, «оны жермен байланыстыратын кіндікті шорт кескен» 
жағдайда ғана, қоғамда әрекет етуші экономикалық және сауда мүд- 
делерінің табиғатын анықтап, өзгертуге қабілетті теңіз халқының, 
«жүзіп жүретін» жұрттың тұрмыс жағдайын жаңартып, тыңнан жа- 
сайды10. Дәл осы мағынада теңізге қатысты кәсіптер ескінің қалды- 
ғы немесе арал фольклорының бөлігі саналмайды; оларды кез келген 
кәсіптің, тіпті «Әйел махаббаты» фильміндегі дәрігер әйел кәсібінің 
де көкжиегі деуге болады. Оларға барлық мамандықта болатын Эле­
ментпен және Адаммен қарым-қатынас жасау тән; тіпті механика да, 
өнеркәсіп те, пролетарландыру да өз ақиқатын теңіз (немесе аспан) 
империясынан ғана табады. Гремийон Вишидің отбасы және жер ша- 
руашылығы идеалына бар күш-жігерімен қарсы ш ықты. Режиссер- 
лердің кейбірі ғана адам еңбегін дәл осылай киноға түсіре алды және 
одан теңіздің баламасын тапты: тіпті тастардың құлауының өзі де 
толқындарды еске салады.

Сонымен, екі жүйе бір-бірімен текетіреске түседі: бір жағынан, 
құрлықтағы адамдардың қабылдауы, күйзелісі, әрекеті, екінш і жа- 
ғынан, теңіз адамдарының қабылдауы, күйзелісі, әрекеті. Біз мұны 
Гремийонның «Тіркемелерінен» анық байқаймыз. Бұл фильмде құр- 
лы қта тұратын капитан қозғалмайтын тіректерге, атап айтқанда, 
өзімшіл субъективтендірудің нүктелері деуге болатын зайыбының 
және көңілдесінің бейнесіне, теңізге қарама-қарсы орналасқан вилла 
бейнесіне қарай талпынады, ал теңіз оған объективтілікті -  әмбебап 
ңұбылмалылың, өзінің барлық бөліктерінің тұтастығын -  адамзат- 
тан жоғары тұратын әділдік секілді көрсетеді. Бұл әділдік бойынша 
сүйреуші кемелердің жұмыссыз қозғалмай тұруы әрқаш ан күдік ту- 
дырып, екі қозғалыс арасындағы интервал ретінде ғана мәнге ие бо­
лады. Алайда мұндай қарсылық Вигоның «Аталанта» фильмінде 
ең шарықтау шегіне жетеді. Ж .П . Бамберже атап көрсеткендей, жер 
бетінде, су бетінде, су ішінде қозғалыстың режимдері әртүрлі, «қоз- 
ғалыс әсемдігі» әрқилы болады: құрлықтағы қозғалыстың тепе-тең- 
дігі үнемі бұзылады, себебі қозғалтушы күш қашанда салмақ түсетін 
ортадан (газет таратушының велосипеді) тыс орналасады; ал судағы 
қозғалыс, қарапайым объективті заң бойынша, салмақ түсетін орта- 
ның орын ауыстыруына тікелей немесе эллипс бойынша сәйкес келеді 
(міне, сондықтан бұл қозғалыс құрлықта, тіпті қайы қта да ебедейсіз 
болады; бұл -  теңіз шаяны секілді қиралаңдау, еңбектеу немесе бір

10 Поль Вирилио теңіз жағалауында туып өскен, пролетариаттан шыққан тегі және мінез-құлқының 
үлгісін, дәл осы Гремийон фильмдеріне талдау үшін қолдануға болатын мәтінде жақсы 
көрсеткен: Vitesse et politique, Ed. Galilee, р. 50.



ҚАБЫЛДАУ-БЕИНЕ 109

орында шыр айналу, бірақ осының өзінде өзге әлемнің әсемдігі секіл- 
ді әлдене бар). Жерде қозғалыс бір нүктеден екіншісіне қарай жүріп, 
үнемі сол екеуінің ортасында жүзеге асса, судағы нүкте екі қозғалыс- 
тың арасында болады: осылайша ол біз камера қозғалысының өзінен 
табатын (құшағы айқасқан ғаш ықтар денесінің құлауы ұзаққа созы- 
лып, ақырында, жоғары көтерілуші қозғалысқа айналады) суға сүң- 
гу мен қалқы п шығудың гидравликалық ңарым-ңатынасына сәйкес 
қозғалыстың түр өзгерісін немесе инверсиясын көрсетеді. Бұл енді 
әр алуан деңгейдегі құмарлық пен әсерлену: бір жағдайда тауарлық 
қатынас, тұмар, киім, жартылай және естелік объект басым болса, 
екінш і жағдайда, біз дененің «объективтілігі» деп атай алатын нәрсе- 
ге сәйкес, әдемі киім астынан ажарсыздықты, ал кейіпсіздеу түрдің 
астынан әсемдікті таба аламыз. Егер жер мен судың арасында әлде- 
бір үйлесімділік бар болса, бұл Ж юл әкенің бейнесінде жүзеге асады, 
себебі ол өзі де аңғармастан, жерге теңіз заңдарын орындата алады: 
кемедегі жеке бөлмесінде өзі табынатын киелі бұйымдар, «жартылай 
объектілер», кәдесыйлар және ескірген заттар жатады, бірақ бұлар 
ол үшін өткеннің естелігі емес, тіпті қайта ойнатуға болатын ескі күй- 
табаққа шейін жан дүниесіндегі бұрынғы жай-күйлердің таза мозаи- 
касы11. Сайып келгенде, суда жерден салғандағы назарға қарсы тұра- 
тын ңырағылың қабілет дамиды: қабылдау құрлықта кездестірмеген 
көрегендікті, өзара әрекеттестікті, ақиқатты осы жерден тапқандай, 
із-түзсіз жоғалған сүйікті әйел де дәл осы суда ұшыраса кетеді. Тіпті 
«Ницца жөнінде» фильмінде судың болуының өзі буржуазияны таң- 
ғаларлық органикалық дене секілді сипаттауға мүмкіндік береді12. 
Су, сүйікті тәннің нәзіктігі мен күш ін айқындай түсетіні секілді, сән- 
ді киім астында жасырынған буржуазия өкілдерінің ұсқынсыз дене- 
лерін де ашып көрсетеді. Буржуазияны тұмар-дененің, қоқыс секілді 
дененің объективтілігіне шендестіріп, оған балалық ш ақтың, махаб- 
бат пен теңізде жүзу өнерінің салауатты денесін қарсы қоюға болады. 
Құрлықта болмайтын «объективтілік», тепе-теңдік және әділдік -  
суға тән қасиеттер, міне, осылар.

Ақырында, француз мектебі судан сертті немесе қабылдаудың өзге 
жай-күйінің нышандарын тапты: адамның қабылдауынан асып тү- 
сетін, қатты денелердің өлшемдерімен пішілмеген қабылдау, қатты 
дене енді объектісі де, шарты да, ортасы да болмайтын қабылдау, сон- 
дай-ақ өте сезімтал және кеңістігі ауқымды, «кино-көзге» тән моле-

11 Біз Жан-Пьер Бамберженің «Аталанта» туралы жарияланбаған мәтінін қолданамыз.

12 Амангуаль өте жақсы сұрақ қойды: «неге Виго буржуазияның саяси және экономикалық 
қасиеттерін емес, биологиялық қасиеттерін ғана атап көрсеткен?». Ол бұл сұраққа көрегендік 
қызметі мен дененің «объективтілігіне» жүгіне отырып жауап береді. Салыстырыңыз: «Vigo, 
Ёtudes cinematographiques» ^мангуаль Вигодағы суға сүңгу қозғалыстарын да талдаған).



110 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

кулалық қабылдау. Қабылдаудың екі полюсінің нақты анықтамасы 
арқылы қол жеткізген нәтижеміз мынадай: қабылдау-бейне сананың 
формалды әсеріне ұшырамайды, тек екі күйге бөлінеді: бірі молекула- 
лық, екіншісі молярлық, біреуі сұйық, екіншісі қатты, бірі екіншісін 
туындатады, сондай-ақ жояды. Ендеше, қабылдау көрсеткішіне «ди- 
цисигнум» термині емес, реума сөзі сәйкес келеді13. Дицисигнум  бейне- 
ні оқшаулайтын және орнықтыратын кадрды жасаса, реума  сұйыққа 
айналатын және кадр арқылы немесе кадрдың астынан өтетін бейне- 
ні меңзейді. Сана-камера реумага айналады, өйткені ол сұйыңтыңты 
қабылдауда жанданып, материалдық тұрғыдан анықталады және 
материя-ағынға қол жеткізеді. Қалай болғанда да, француз мектебі 
бұл өзге күйді, басқа қабылдауды және көрегендік қызметті өзіне тән 
белгілер деп санамай, атүсті ғана көрсетті: кейбір абстрактілі талпы- 
ныстарды есептемегенде (Вигоның «Тарис, су әміршісі» фильмін осы 
қатарға қосуға болады), ол олардан ж аңа бейне жасаған жоқ, оларды 
әзірге қозғалыссыз оқиға шеңберінде орташа бейнелердің, қозғалыс- 
бейнелердің «жылыстау нүктесіне» немесе шекарасына айналдырды. 
Әрине, бұл олқылық емес, өйткені бұл оқиға ырғаққа толы еді.

3
«Кино-көз» туындысында Вертовтың алдына қойған мақсаты -  әм- 

бебап ңұбылмалылың жүйесіне қол жеткізу, сол жүйені бейнелеу еді. 
Барлық бейнелер бір-біріне тәуелді және өздерінің бүкіл қырымен, 
бүкіл бөлігімен бірге өзгереді. Вертовтың өзі «Кино-көзді»: «Төрткіл 
дүниенің кез келген бұрышын кез келген уақыт тәртібі бойынша бір- 
біріне байланыстырады»14, -  деп сипаттайды. Баяулатылған, жыл- 
дамдатылған түсірілім, кадрларды қабыстыру, үзінділерге бөлу, де­
мультипликация, микротүсірілім -  мұның бәрі ңұбылмалылың пен 
өзара іс-қимылды бейнелеуге қызмет етеді. Бірақ бұл адамның көзі- 
не, тіпті кемелденген көзге де ұқсамайды. Адамның көзі құрылғылар 
мен құралдардың көмегімен өзінің кейбір кем тұстарын еңсере ала- 
ды, дегенмен ол жеңе алмайтын бір кедергі бар, өйткені ол -  көз қыз- 
метінің шарты: яғни басым бейне рөлін артқарушы бір бейне үшін 
өзгелерін түгелдей өзгеріске ұшырататын қабылдау мүшесі -  көздің

13 Пирс өзі жасаған белгілер жіктемесінде «дицисигнум» (сөйлем) мен «рема» (сөз) терминдерінің 
аражігін ашып көрсетті. Пазолини Пирстің «рема» терминін қолданды, бірақ оны ағынның тым 
жалпы идеясымен сәйкестендірді: кинематографиялық план «сорғалауға тиіс», демек, бұл 
«рема» (L'experience heretique, p. 271). Бірақ бұл жерде Пазолини әдейі немесе абайсызда 
этимологиялық қате жіберген. Ағатын нәрсені грек тілінде rheume (немесе reume) деп атайды. 
сондықтан біз бұл терминді планның жалпылама сипатын емес, қабылдау-бейненің ерекше 
белгісін көрсету үшін қолданамыз.

14 Vertov, Articles, journaux, proiets, 10-18, р. 126-127.



ҚАБЫЛДАУ-БЕИНЕ 111

салыстырмалы түрде қозғалыссыздығы. Камераны түсіру аспабы деп 
есептесек, онда оның да дәл осындай шартты шектеуге бойсұнатынын 
байқаймыз. Алайда кино тек камераның жұмысынан ғана тумайды, 
монтаж да бар. Ал монтаж адам көзі тұрғысынан, әрине, құрылым 
болып есептеледі, ол қандай да бір «өзге» көздің назары болуын тоқ- 
татып, адамға тән емес көздің, заттардың ішінде болуы мүмкін көз- 
дің нағыз назарына айналады. Әмбебап ңұбылмалылың, жалпыға тән 
өзара әрекеттестік (модуляция) дегеніміз -  Сезанн «адам пайда бол- 
ғанға дейінгі дүние», «біздің таңсәріміз», «алуан түсті аласапыран», 
«әлемнің пәктігі» деп атаған ұғымдар. Мұндай әлемді өзіміз жасау- 
ға тиіспіз, бұған таңданатын ештеңе жоқ, өйткені ол бізде жоқ көз- 
ге ғана берілген. Митри Вертовтан тіпті суретші үшін де ерсі санал- 
майтын қайш ылық тапты, жалпы оған біржақты, әділетсіз қарады: 
бұл шығармашылың (монтаж) пен бүтіндік (шындық) арасындағы 
жалған қайш ылық еді15. Вертовтың айтуынша, монтаж кеңістіктің 
кез келген нүктесі әрекет пен реакция таралатын шеңберге дейін өзі 
әсер ететін немесе өзіне әсер етуші барлық нүктелерді қабылдайтын- 
дай етіп, заттарға қабылдауға апарады және қабылдауды материяға 
салады. Объективтіліктің анықтамасы, міне, осындай: яғни «шек- 
сіз және ңашыңтыңсыз көру». Осы тұрғыдан келгенде, түсірілімнің 
барлық тәсілін қолдануға болады, алайда оларды енді кинотрюк дей 
алмайсыз16. Материалист Вертовтың кино арқылы жүзеге асырға- 
ны Бергсонның «М атерия және жад» кітабының бірінші тарауын- 
да қарастырылған материалистік бағдарламаға сәйкес келеді: яғни 
бейненің өз сипаты. Вертовтың кино-көзі, адамға тән емес көз, айта- 
лы қ, шыбынның немесе қыранның, басқа да тірш ілік иесінің жана- 
ры емес. Сондай-ақ бұл -  Эпштейн фильмдеріндегі секілді, уақытш а 
перспектива мен рух тұтастығын қабылдайтын рухани көз де емес. 
Бұл -  уақытқа бағынбайтын, оны «жеңген», «уақыттың келеңсіз- 
дігіне» енетін, материалдық әлем мен оның созылысынан басқа тұ- 
тастықты білмейтін материяның көзі, материядағы көз (Вертов пен 
Эпштейн осы тұста бірдей жиынтықтың, камера-монтаждың әртүрлі 
деңгейінің өкілдері ретінде бір-бірінен ерекшеленеді).

Бұл -  Вертовқа тән алғаш қы орналасу тәртібі. Тіпті мұны қозға- 
лыс-бейнелердің механикалық орналасу тәртібі деуге болады. Жоға- 
рыда көргеніміздей, екі қозғалыс арасындағы ңашыңтың, интервал

15 Mitry, Histoire du cinema muet, III, Ed. Universitaires, p. 256: «Бір мезгілде әрі монтажды қорғап, әрі 
нақты тұтастықты сақтау мүмкін емес. Мұнда өрескел қайшылық бар».

16 Вертов (бұл да сонда): «жедел түсіруді, кішірейтіп түсіруді, кадрларды кері бағытта түсіруді, 
анимациялық түсіруді, қозғалмалы камерамен түсіруді, камераның мүлде тосын көру 
бұрыштарынан түсіруді және т.б. еріккеннің ермегі деп емес, кең қолдануға болатын дағдылы 
әдістер ретінде қарастыру керек».



112 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

қабылдауды иемденетін субъект-адамның келешектегі бейнесі бо- 
латын «бос кеңістіктің» сұлбасын салады. Бірақ Вертов үшін ең ма- 
ңыздысы -  материяға осындай интервалдарды қайтарып беру еді. 
Монтаждың да, «интервалдар теориясының» да мәні -  осы, бұл -  
қозғалыс теориясынан да терең мән. Интервал бұдан былай ықпалға 
ұшыраған әрекет пен реакцияның аражігін ажырататын нәрсе емес, 
тіпті өлшемге сыймайтын және болжауға болмайтын дүниені өлшей- 
тін де ұғым емес, керісінше, төрткіл дүниенің қай бұрышында да жү- 
зеге асатын әрекет («өмірден осы субъектіге деген ңарым-ңатынасын 
айқындайтын миллиондаған дерек ішінде тең әрекет ететін тақырып- 
тың жауабын табу») әлемнің қандай қиыр түкпірінен де қарсы реак­
ция кездестіреді. Вертовтың интервал теориясының сонылығы -  бұл 
термин енді бос аралықты және бірізді екі бейненің араңашыңтығын 
емес, бір-бірінен алыс тұрған екі бейненің (біздің адамға тән қабыл- 
дауымыз тұрғысынан салыстыруға болмайтын бейнелер) байланы- 
суын білдіреді. Екінші жағынан, егер киноның барлық бөліктердің 
үндестігін ұйымдастыра алатын іс жүзіндегі құралы болмаса, әлемнің 
бір шетінен екінш і шетіне бұлай тарай алмас еді: Вертов рухтан тар- 
тып алған нәрсе, яғни тоқтаусыз қалыптасатын бүтін құдіреті, енді 
материяның, оның өзгерістерінің және өзара іс-қимылдарының кор- 
релятына ауысады. Негізінде, заттардың, өзіндік бейнелердің меха- 
никалық орналасу тәртібіне ұжымдық сөйлеу мәнеріне тән орналасу 
тәртібі сәйкес келеді. Дыбыссыз киноның өзінде Вертов сөз бейнелер- 
мен бірігіп тұтас топтама, идеограмма түрін құрауға септігін тигіз- 
ген кадраралық түсіндірме жазуларды -  интертитрларды өте жақсы 
қолданды17. Орналастыру тәртібінің екі негізгі аспектісі -  осындай: 
бейне шығаратын машина өзіне сәйкес келетін сөз түрінен, шын мә- 
нінде, кинематографиялық сөздерден бөлек болуы мүмкін емес. Вер- 
товта, шамамен, революциялық кеңестік сана, «шындыңтың мәнін 
коммунистік стильде ашып көрсету» туралы әңгіме болады. Ертеңгі 
күннің адамдарын адам пайда болғанға дейінгі әлеммен, коммунис­
т а  «ңауымдастың» сияқты өзара әрекеттестіктің материалдық әле- 
мімен біріктірген дәл осы кинорежиссер еді (ықпал етуші мен оның 
ықпал ету объектісі арасындағы өзара әрекет)18. «Әлемнің алтыдан  
бір бөлігі» фильмінде КСРО құрамындағы түрлі халықтар, адам топ- 
тары, өнеркәсіптің түрлі салалары, әрқилы мәдениеттер, алмасудың 
алуан түрі арасындағы ңашыңтыңтан жүзеге асатын өзара әрекеттес- 
тікті көрсетіп, уақытты еңсеруге бағытталады.

17 Салыстырыңыз: Abramov, Dziga Vertov, Premier plan, р. 40-42.

18 Канттың кітабындағы «қауымдастық» категориясының анықтамасымен салыстырыңыз: Critique 
de la raison pure.



ҚАБЫЛДАУ-БЕИНЕ 113

Аннет Майклсон: «Вертов осы орналасу тәртібінің толық концеп- 
циясын ойлап тапқан сияқты, «Киноаппаратты адам» фильмі оның 
өсу жолын білдіреді», -  деп өте дұрыс айтқан. Өйткені алдыңғы кон­
цепция қозғалыс-бейне, яғни фотограммалардан құрастырылған бей­
не, қозғалысқа келтірілген орташа бейне аясымен шектеліп қалды. 
Демек, бұл бейне монтаж кезінде өңдеуге ұшырағанына қарамастан, 
әлі де адам қабылдауына сәйкес келетін қалпын сақтап қалған. Ал 
монтаж бейненің құрамдас бөлігіне дейін еніп, әсер етсе, не болар 
еді? Біз не шаруа әйел бейнесінен кері шегініп, оны кейіптеген фото- 
граммаларға бет аламыз, не балаларды кейіптеген фотограммалардан 
олардың қозғалыстағы бейнелеріне қарай жүреміз. Осы әдіс мүмкін- 
діктерін кеңейте отырып, біз бар жылдамдықпен келе ж атқан вело- 
сипедшінің бейнесімен түсірілген, «бейнеленген», экранда көрсетіл- 
ген әлгі бейнені салыстырамыз. Рене Клердің «Үйцыдагы Париж» 
фильмі адам әлемін адамы жоқ әлемге қосуымен де Вертовқа едәуір 
ықпал еткен. Есі ауысқан ғалымның (кинорежиссердің) сәулесі қоз- 
ғалысты тоқтатады және әрекетті «электр қуаты» түрінде қайтадан 
босату мақсатында оны бұғаттайды. Ш өл-қаланың, жоқ қаланың 
елесі, жасырған бір құпиясы бардай, кинематографияның ізінен бір 
елі қалмай, өкшелеуін қоймады. Бұл жердегі құпия -  «интервал» 
ұғымының және бір ж аңа мағынаға ие болуы: бұл ж аңа мағына енді 
қозғалыстың тоқтайтын, тоқтаған кезде кері бағытқа бұрылуға, жыл- 
дамдығын арттыруға, баяулауға мүмкіндік алатын нүктесін білдіре- 
ді. Вертовтың өзара іс-қимылға қол жеткізу үшін өлі тәннен тірі тәнге 
қарай жылжығаны сияқты, қозғалысты жай ғана кері бұру енді жет- 
кіліксіз. Дағдылы тәртіпті өзгертуге немесе түрлендіруге мүмкіндік 
беретін нүктеге жету қаж ет19. Себебі Вертов үшін фотограмма -  жай 
ғана фотосуретке қайта оралу емес: фотограмма бейненің генетика- 
лық элементі немесе қозғалыстың дифференциалды элементі болған- 
дықтан ғана киноға тиесілі болады. Фотограмма қозғалыстың үдеуі- 
нің, баяулауының, түрленуінің қағидасына айналғаннан кейін ғана 
қозғалысты « тоқтатады ». Ол -  вибрация, қозғалыстары сәт сайын 
ж аңаш а қалыптасатын ұсақ элементтердің шиеленісі, Эпикур ма- 
териализміндегі ауыт цуш ылыц (clinam en). Сондай-ақ фотограмма 
өзі вибрациясын туындататын топтамадан бөлінбейді, сол вибрация- 
дан туындайтын қозғалыспен сәйкеседі. Егер кино адамның қабыл- 
дау шеңберінен асып, басқа қабылдауға шықса, бұл -  оның барлық 
ықтимал қабылдаудың генет икалық элементіне, яғни қабылдауды

19 Аннет Майклсон (Annette Michelson, «L'homme a la camera, de la magie a 1' epistemologie», in 
Cinema, theorie, lectures, Klincksieck) Вертовтағы меже және дағдылы тәртіпті өзгерту теориясын 
терең зерттеу, ұйқыдағы қала тақырыбы, фотограмманың рөлі (рене Клермен салыстыра 
отырып қарастырған) тәрізді тақырыптардың бәрін талдады.



114 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

өзгертетін, өзгеруге ықпал ететін нүктеге, қабылдаудың өзінің диф- 
ференциалына жеткенінің белгісі. Демек, Вертов бір шектен асып тү- 
судің өзара ажырамас үш (камерадан монтажға, қозғалыстан интер- 
валға, бейнеден фотограммаға) аспектісін жүзеге асырады.

Кеңес кинорежиссері болғандықтан, Вертов монтажды диалек- 
тикалық концепцияға айналдырды. Бірақ диалектикалық монтаж 
«байланыстырушы сызықша» ғана емес, ңайшылың пен ңаңтығысңа 
себепкер де бола алады екен. Эйзенштейн Вертовтың «формалистік 
ңылжаңтарын» әшкерелеген себебі -  екі режиссер диалектиканың 
әртүрлі концепциясын ұстанды, оны түрлі жолмен жүзеге асырды. 
Эйзенштейн үшін тек адам мен Табиғаттың, Табиғаттағы адам мен 
адамдағы Табиғат диалектикасынан басқа диалектика жоқ -  «түйсік- 
ш іл Табиғат» пен одан бөлінбеген Адам дегеніміз -  осы. Вертов үшін 
диалектика материяда болады және материяға тиесілі, ол тек адам- 
ға тән емес қабылдауды болашақтың «асқақ адамымен», материал- 
дық ңауымдастыңты формалды коммунизммен ғана біріктіре алады. 
Бұдан Вертов пен француз мектебін бөліп тұрған айырмашылықтар 
туралы қорытындыны оңай шығара аламыз. Егер екі тарап қолдана- 
тын сандық монтаж, жылдамдатылған және баяулатылған түсірілім, 
кадрларды қабыстыру, тіпті кадрды қимылсыздандыру секілді бір- 
дей әдістерді ңарастырсаң, француздарда бұл тәсілдер, ең алдымен, 
кинематографияның рухани құдіретін, «планның» рухани қырын та- 
нытады: рухтың көмегімен ғана адам қабылдау босағасынан әрі аса- 
ды, Ганс айтқандай, қабыстыру арқылы түзілген кадрлар сезім мен 
ойдың бейнелері саналады, осы бейнелер арқылы жан тәнді «бүркей- 
ді» және одан «бұрын пайда болады». Вертов мүлде өзгеше әдіс қол- 
данады, ол үшін кадрларды қабыстыру -  бір-бірінен алыс орналасқан 
материалдық нүктелердің өзара әрекеттесуін, ал жылдамдатылған 
немесе баяулатылған түсірілім -  дене қозғалысының дифференциа- 
лын білдіреді. Бірақ бұл тұрғыдан түбегейлі айырмашылыңты нақ- 
ты көре қою қиын. Бұл айырмашылың француздардың сұйық бей- 
нелерге айрықш а басымдық беру себептеріне қайтып оралған кезде 
туындайды: өйткені дәл осы сәтте адамға тән қабылдау өз шегінен 
шығып кетеді, ал қозғалыс өзі білдіретін рухани жиынтықты ашып 
көрсетеді. Керісінше, Вертов фильмдері үшін сұйық бейне әлі де жет- 
кіліксіз, өйткені ол материяның бөлшегіне жете алмайды. Қозғалыс 
өз шеңберінен шығуы, бірақ материалдық энергетикалық элементке 
қарай шығуы қажет. Демек, кинематографиялық бейненің көрсет- 
кіш і -  «реума» емес, «грамма», энграмма, фотограмма. Бұл -  оның 
пайда болу үрдісінің белгісі. Ең әрі дегенде, сұйыңтыңты қабылдау 
емес, газ тәрізді заттарды қабылдау туралы айту қажет болады. Се- 
бебі, егер біз молекулалар еркін қозғала алмайтын (молярлық немесе



ҚАБЫЛДАУ-БЕИНЕ 115

адамға тән қабылдау) қатты күйден бастасақ, онда кейін молекула- 
лар бір жерден екінш і жерге «жүзіп» өтіп, бір-бірінің арасынан жы- 
лыстап, көзге ілінбей енетін сұйық күйге ауысамыз, ал соңында әр 
молекуланың еркін жүрісімен анықталатын газ тәрізді күйге жете- 
міз. Вертовтың айтуынша, бәлкім, материяның бөлшегіне дейін не- 
месе газ тәрізді күйді қабылдауға дейін, яғни ағыннан да әрі қарай 
бару қажет болған шығар.

Қалай болғанда да, америкалық эксперименттік кино осы бағытта 
дамыды және француз мектебінің суға қатысты лиризмімен арақаты- 
насын үзіп, Вертовтың ықпалын мойындады. Бұл кинематография- 
ның ең маңызды аспектісі -  молекулалардың өзара әрекеттестігі со- 
зылып ж атқан ең алыс нүктеге дейін, заттардың немесе материяның 
ішіндегі қабылдауға «мінсіз» қалпында қол жеткізуі. Мәселен, Брэк- 
хейдж кезінде Сезанн айтқан «адам пайда болғанға дейінгі әлемді», 
«өз таңсәрімізді» зерттей отырып, көк шалғындағы баланың көзімен 
көрген барлық жасыл түстерді қарастырды20. Майкл Сноу камерада 
ортаға дәлдеудің барлық түрінен бас тартып, өзінің бүкіл қырымен 
және бөлігімен бір-біріне қатысты өзгеретін бейнелердің жалпы өза- 
ра әрекетін түсірді (« Орталық аудан» )21. Белсон мен Джейкобс түстің 
формалары мен қозғалыстарын молекула немесе атом күштеріне де- 
йін («Құбылыс», «M omentum») көтереді. Яғни америкалық экспери- 
менттік кинода өзгермейтін тұрақты шама бар болса, ол -  түрлі амал- 
тәсілдердің көмегімен қабылдаудың газ тәрізді күйін қалыптастыру 
шығар. Ж ылт-жылт еткен жарық арқылы берілетін әсерлер бар мон­
таж: фотограмманы орташа бейненің шеңберінен және вибрацияны 
қозғалыс аясынан шығару («фотограмма-план» ұғымы осыдан туын- 
даған, оны кадрларды қабыстыруға мүмкіндік беретін ықтимал ин­
тервалы бар бірнеше фотограмма топтамасы қайталанатын кезеңдік 
процесс айқындайды). Өте жылдам монтаж: дағдылы тәртіпті өзгерту 
немесе түбегейлі өзгеріс нүктесін анықтап көрсету (өйткені бейненің 
әрекетсіздігінің корреляты -  камераның шамадан тыс қозғалысы, ал 
фотограмма найзағайдай жалтылдау мен ңарңындылың тудыратын 
дифференциалды элемент ретінде әрекет етеді). Қайта түсіру неме­
се қайта жазу: материяның бөлшегін бөліп көрсету (Ж орж Сераның

20 Қараңыз: Marcorelles, Elements pour un nouveau cinema, Unesco: «Еңбектеп жүрген, жасыл түсті 
айыра алмайтын сәби үшін көк шалғында қанша түс бар?».

21 сноу «адами қасиеттерден жұрдай пейзажды» ешкімнің қатысуынсыз, камераны оның 
қозғалыстары мен түсіру бұрыштарын үздіксіз өзгертетін автоматты құрылғының басқаруына 
бағындыра отырып түсіреді. осылайша ол көзді салыстырмалы қимылсыздық пен 
координаттарға тәуелділік күйінен босатады. Салыстырыңыз: «Cahiers de cinema», n° 296, 
janvier 1979 (Marie-Christine Questerbert: «Ерекше құрылғының көмегімен іске қосылатын және 
дыбыспен реттелетін камера бұдан былай қарама-қарсы перспективаны нысанаға алмайды. Ол 
монокулярлы күйде қалады, бұл жерде сөз -  бос әрі аса қозғалмалы көз жайында»).



116 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

мәнерімен пуантилистік құрылымға ие болып, екі нүктенің өзара 
әрекеттесуін алыстан аңғаруға мүмкіндік беретін кеңістіктің ж азық 
болуына ықпал ететін қайта түсірілім)22. Осы ңарым-ңатынастардың 
бәрінде фотограмма -  фотосуретке қайтып оралу емес, Бергсон фор- 
муласына сәйкес, «заттардың ішінде және кеңістіктің барлық нүк- 
телері үшін түсіріліп, басып шығарылған» фотосуретті шығармашы- 
лық тұрғыда түсіну. Сондай-ақ фотограммадан видеограммаға қарай 
бағытталған жұмыс барысында, біз молекулалық параметрлердің кө- 
мегімен анықталатын бейненің біртіндеп қалыптасуына қатысамыз.

Бұл әдістердің бәрі материя мен бейнелердің машиналық орналасу 
тәртібі ретінде кинематографияны қалыптастыру үшін бірігеді және 
өзгереді. Сәйкес пікір қызметінің жүйесі қандай болады деген сұрақ 
ашық күйінде қалды, өйткені Вертовтың жауабы (коммунистік қо- 
ғам) өз мәнінен айырылған. Мүмкін, Америка қоғамын «ұйымдас- 
тырар күш» есебіндегі есірткіні осы жүйеге балауға болар? Рас, бұл 
тұрғыда есірткінің әсері едәуір болуы ғаж ап емес, бірақ бастамашы- 
сы сол есірткінің өзі болатын, басқа тәсілдермен-ақ жүзеге асуы ық- 
тимал қабылдаудың эксперименттік өзгерістері арқылы ықпал етпесі 
анық. Негізінде, кәдімгі дыбыстың бейнелерді талдауға мүмкіндігі- 
міз жеткен кезде ғана, пікір туралы мәселе көтере аламыз. Егер біз 
Кастанеданың бастамашыл бағдарламасын сақтасақ, онда есірткіні 
әлемді кідірту мақсатында, қабылдауды «әрекеттен» бөлу, яғни 
сенсомоторлық қабылдауларды тек көру және есту қабылдауларымен 
алмастыру үш ін; дыбыстағы, формадағы, тіпті судағы саңылаулар- 
ды, м олекулалы қ интервалдарды анық көру үшін; сонымен бірге осы 
кідірген дүниеде және әлемдегі осы саңылаулар арқылы жылдамдық 
желілерін жүргізу үшін пайдаланады деген сөз23. Бұл бейненің қатты 
және сұйық күйден тыс үшінші күйіне -  газ күйіне байланысты бағ- 
дарлама: әр қабылдаудың генетикалық элементі саналатын «басқа» 
қабылдауға қол жеткізу. Сана-камера бұл жолы шартты немесе мате- 
риалдық емес, генетикалық және дифференциалды анықтама деңге- 
йіне дейін көтеріледі. Осылайша біз қабылдаудың нақты анықтама- 
сынан генетикалық анықтамасына өттік.

Ландоудың «Бардо Фоллиес» фильмі осы біз қарастырған бүкіл 
процесті және сұйық күйден газ күйіне ауысу барысын қорытып тү- 
йіндейді: «Фильм құтқару белдемшесімен жүзіп жүрген және сырға-

22 Cinema, theorie, lectures жинағындағы (P.-A.Sitney) «Құрылымдық фильм» (Le film structurel) 
атты мақаласында П-А. Ситней америкалық эксперименттік киноның басты кинорежиссерлері 
осы аспектілерді, атап айтқанда, «план-фотограмманың» қалыптасуы мен кезеңдік процесті; 
Маркопулостағы, Конрадтағы, Шарицтағы жыпылықтауды; роберт Бриэрдегі жылдамдықты; 
Гердағы, Джейкобстағы, ландоудағы түйіршіктендіруді қалай қолданатынын талдайды.

23 салыстырыңыз: Castaneda, surtout Voir, Gallimard.



ҚАБЫЛДАУ-БЕИНЕ 117

сын әр көрсеткен сайын бізге сәлемдесетін әйелдің сырғада «басыл- 
ған» бейнесінен басталады. Шамамен, он минуттан кейін (бұдан да 
қы сқа нұсқасы бар), сол сырға қара фондағы екі шеңбердің ішінде екі 
рет пайда болады. Содан кейін шеңбердің саны үшеу болады. Шеңбер- 
лер ішіндегі фильм бейнесі қызғылт сары түсі басым сарқылдап қай- 
наған зеңнің ж ан-ж аққа таралуын туындатып, ж ана бастайды. Бүкіл 
экран лаулап жанып, содан соң баяу қозғалып, түйіршікті бұлдыр 
даққа айналған фотограммаға толады. Тағы бір фотограмма жанады; 
бүкіл экранда балқыған целлулоид бүлкілдейді. Бұл нәтижеге, бәл- 
кім , экранда бірнеше рет қайта түсірудің көмегімен қол жеткізілген 
болар, соңында экранның өзі тамыр секілді бүлкілдейтіндей және жа- 
натындай көрінеді. Үндестігі бұзылған сақинаның кернеуі осы үзінді 
бойы жалғасады, онда таспаның өзі «құрдымға» кеткендей сезіледі. 
Үзақ уақыттан кейін экран түрлі түсті сүзгішпен микроскоп арқылы 
түсірілген суда ауа көпіршіктеріне бөлінеді және экранның әр шетін- 
де әр алуан түс болады. Фокустық ңашыңтыңты өзгерту арқылы кө- 
піршіктер өз формасынан айырылады және бірінің ішінде бірі ериді, 
содан соң төрт түсті сүзгі бір-бірімен араласады. Фильмнің соңында, 
бірінші бөлім басталғаннан кейін, шамамен, қырық минут өткенде, 
экран ақ түске бөленеді»24.

24 Sitney, р.348.



6-тарау
Сезім-бейне: бет әлпет және ірі план

1
Сезім-бейне дегеніміз -  ірі планда көрсетілген бейне, ал ірі план -  

бет әлпет... «Ірі план -  басқа бейнелердің арасындағы ерекше бей­
не ғана емес, сонымен қатар ол тұтас фильмді сезімге беріле отырып 
түсінуге мүмкіндік туғызады», -  дейді Эйзенштейн. Бұл -  сезім-бей- 
неге берілген әділ баға: сезім-бейне, бір жағынан, бейненің бір түрі 
болса, екінш і жағынан, бейне атаулының құрамдас бөлігі. Бірақ іс 
мұнымен бітпейді. Қай тұрғыда ірі план сезім-бейнеге толық ұқсас 
болады? «Адамның бет әлпеті ірі планға парапар, өйткені ірі план 
бет әлпет т і ғана емес, басқаны да үлкейтіп көрсетеді» деп есептеуі- 
мізге не себеп? Үлкейтіліп алынған бет әлпеттен бізге сезім-бейнені 
талдауда бағыт-бағдар бере алатын «полюстерді» қалай бөлектеп ала 
аламыз?

Бет әлпетке еш қатысы жоқ мысалдан бастайықшы: мәселен, біз- 
ге ірі планмен жақындатып, бірнеше рет көрсететін қабырға сағатын 
алайық. Мұндай бейнеде, шынымен, екі полюс болады. Оның бірі -  
бізге бір-ақ рет немесе араға ұзақ уақыт салып бірнеше рет көрсеті- 
летін сағаттың кем дегенде виртуалды микроқозғалыстардың көмегі- 
мен жүретін тілі: сағат тілі шарықтау шегін дайындайтын сыни сәтке 
қарай көтерілуді немесе ұмтылуды көрсететін царцынды серияға ене- 
ді. Сағаттың екінш і полюсі -  қозғалмайтын қабылдағыш беті, жаз- 
балары бар ж ұқа тақташасы, ештеңеге қатыспай, бейтарап белгісіз 
күту күйінде тұрған циферблаты: сағат -  жарық шагылыстыратын 
және шағылыстыру әсеріне ұшырайтын щ ры лгы .

Аффект туралы Бергсонның анықтамасы дәл осы екі ерекше си- 
патты ескерді: аффект дегеніміз -  сезімтал жүйкеге бағытталған қоз-



СЕЗІМ-БЕИНЕ: БЕТ ӘЛПЕТ ЖӘНЕ ІРІ ПЛАН 119

ғалтушы үрдіс. Нақтылап айтқанда, жүйке талшықтары кесіп өтетін 
қимылсыз ж ұқа тақташадағы микроқозғалыстар сериясы. Сезім мү- 
шелеріне арқау болу мақсатында дененің әлдебір бөлігінің өз қимыл 
қызметінің елеулі бөлігін алып тастауға тура келсе, көп жағдайда сол 
сезім мүшелерінде тек бір ағза шеңберінде немесе бір ағзадан екінші- 
сіне бағытталған ңарңынды серияларға ене алатын қозғалысқа неме- 
се микроқозғалысқа ұмтылу үрдісі ғана қалады. Қозғалыстағы дене 
кеңістікке таралу қабілетінен айырылады, сөйтіп, оның қозғалысы 
мәнерлі бола түседі. Аффектіні тудыратын -  дәл осы қозғалмайтын 
рефлексиялы бөлік пен ңарңынды әрі мәнерлі қимылдардың жиын- 
тығы. Дегенмен тура осы құбылыс Бет әлпетке де қатысты емес пе? 
Бет әлпет -  қозғалмалы қасиетінің елеулі бөлігін құрбан етіп, дене- 
нің басқа мүшелерінде байқалмайтын алуан түрлі ұсақ, жергілікті 
қозғалыстарды жинақтаушы немесе көрсетуші, өзі де басқа дене мү- 
шелерінің жүгін көтеруші ж үйке тақташасы. Осы екі полюсті, яғни 
заттың рефлексиялы бет әлпеті және ңарңынды микроқозғалыстар- 
ды қандай да бір заттан тапқан сайын, біз «ол затқа бет әлпет деп 
қарадық, оның алуан сипатты кескініне мұқият үңілдік немесе ол 
«адам әлпетіне айналды», тіпті адам әлпетіне ұқсамаса да, бізге көз 
алмай, тесіле қарады...» деп айта аламыз. Ірі планмен көрсеткенде, 
сағат осындай әсер береді. Бет әлпетке келсек, «ірі план оны өзгертіп, 
басқаша сипат береді» деп айту қисынсыз: бет әлпет т ің  ірі планы 
болмайды, бет әлпеттің өзі ірі план, ірі планның өзі бет әлпеті, екеуі 
де аффектіні -  сезім-бейнені көрсетеді.

Сурет өнері бізге адам бетінің осы екі полюсіне портрет салудың 
түрлі тәсілдерін үйретті. Кейде суретші бетті сұлба ретінде, мұрынды, 
ауызды, көз ңабаңтарының шетін, тіпті сақал мен баскиімді қамтып 
айналдыра шиырланған сызық ретінде қолданады: бұл -  адам әлпе- 
ті болып құбыла алатын кеңістік. Кейде, керісінше, ол бір шоғыр- 
дан алынған шашыраңқы кескіндермен, бір жерде -  ерін дірілін, кей 
тұста -  көз жанарының ж арқ етуін білдіретін, нобайлауға келмейтін 
(немесе әрең келетін) материяны бейнелеуші үзік-үзік және сынық 
сызықтармен жұмыс істейді: бет сұлбасын жасаудың ерекшеліктері 
осындай1. Аффектінің философия мен сурет өнерінің бүкіл тарихын 
бастан кешетін Құштарлықтардың ұлы тұжырымдарының дәл осы 
екі аспектісінде -  яғни Декарт пен Ле Брен таңданыс деп атаған, 
адам бетіндегі рефлексиялы бірліктің максимумы үшін қажетті ең аз 
қозғалысты көрсететін жайт: сондай-ақ қатты толқудан адам жүзінде 
пайда болатын өзгерісті құрайтын талап пен шабыттан ажырағысыз

Портрет салудың бұл екі тәсілі туралы, қараңыз: Wolfflin, Principes fondamentaux de I'histoire de 
I'art, Gallimard, р. 43-44.



120 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

ықыластың сезімде көрініс табуы кездейсоқ емес. Кейбіреулер таңда- 
нысты ңұштарлыңтың қайнар көзі деп есептейді, өйткені ол қозға- 
лыстың ең төменгі нөлдік деңгейін көрсетеді. Ал енді біреулер ықы- 
ласты немесе қобалжуды алдыңғы орынға қояды, себебі қимылсыз 
қалыпты микроқозғалыстардың өзара бейтараптануы деп есептейді. 
Бұл жерде әңгіме барлық әрекеттің бастауы болатын айрықш а қай- 
нар көз туралы емес, екі полюс жөнінде болып отыр; кейде оның бірі 
екіншісінен басым түсіп, таза болып көрінеді, кейде қандай да бір ба- 
ғытта екеуі өзара араласып кетеді.

Нақты жағдайларға байланысты бет әлпетіне қатысты екі түрлі 
сұрақ қою орынды. Біріншісі -  нені ойлайсың? Екіншісі -  саған не 
болды, нені қабылдайсың, нені сезесің, нені уайымдайсың? Бет әл- 
пет кейде ойланғанда адам ж үзі қандай да бір объектіге қадалып қа- 
райды, мағынасы ағылшынның wonder (т аңдану) сөзінде сақталған 
сүйсінудің немесе таңданудың мәні, міне, осында. Ойланған кездегі 
бет әлпеті, ең алдымен, өзінің барлық қалған бөлігін өз деңгейіне кө- 
теретін рефлексиялы бірлікке сәйкес тұтас сұлба маңызға ие болады. 
Кей кезде ол, керісінше, бір нәрсені сезеді немесе әлденеге алаңдай- 
ды, мұндайда адам бетінің бүкіл бөлігіне біртіндеп әсер ететін қызу 
толқулы өзгерістердің алдыңғы лекке шығатыны сондай, олардың 
әрқайсысы мезеттік дербестікке ие болады; мұның пароксизмге әке- 
летін кездері де кездеседі. Біз бұл жерден ірі планның екі түрін тани 
аламыз, бірінен Гриффиттің, екіншісінен Эйзенштейннің қолтаң- 
басын байқаймыз. Бәрі де әйел жүзінің таза әрі нәзік сұлбасын ай- 
қындай түсу үшін (құбылмалы диафрагма әдісі) ұйымдастырылған 
Гриффитке тән ірі пландар көпке танымал: мәселен, «Энох Арден» 
фильміндегі күйеуі туралы ойланатын жас әйел бейнесі. Ал Эйзенш- 
тейннің «Басты багыт» фильміндегі көріністердің бірінде дін қыз- 
метшісінің келбетті ж үзі үлкейтіледі де, қушық желкесімен және 
құлағының жуан сырғалығымен сәйкесе кететін зұлым көзқарас бас­
ты назарға шығады: адам кескіні дін қызметшісінің ашу-ызасын көр- 
сетуге арналғандай әсер қалдырады, оны сұлбамен беру мүмкін емес 
секілді.

Дұрысы, бірінші полюс -  нәзік сезімдерге, ал екінш і полюс -  дө- 
рекі құш тарлықтарға арналған деп есептеуден аулақ болған жөн. 
Мысал ретінде Декарттың ж ек көруді «таңданудың»2 ерекше сипаты 
деп есептегенін еске алуға болады. Бір жағынан, Гриффиттің немесе 
Ш трогеймнің фильмдерінде тіпті жас әйелдер де (басым көпшілігі)

2 Descartes, Les passions de I'ame, §54: «Бізді таңдандырған заттың үлкен-кішісіне қарай 
құрметтеу немесе жек көру де таңданумен үйлеседі». Анри Сушон Декарт пен суретші Ле Брен 
еңбектеріндегі таңдану тұжырымын өте жақсы талдаған. Henri Souchon, «Etudes philosophiques», 
1, 1980.



СЕЗІМ-БЕИНЕ: БЕТ ӘЛПЕТ ЖӘНЕ ІРІ ПЛАН 121

жауыздық, ңорңыныш және үмітсіздік туралы ойлайды. Екінші жа- 
ғынан, бұл жерде махаббаттың немесе нәзіктіктің  бейнелі көріністері 
де әңгімеге арқау болуы мүмкін. Бұған қоса, әр аспект бет әлпеттің 
бір-біріне мүлде ұқсамайтын әртүрлі күйлерін біріктіреді. W onder 
(т аңдану) аспектісі тұңғиық терең ойды немесе тіпті қылмыс жасау- 
ға ниетті көздеген сырын сездірмейтін бет әлпетке қатысты болуы да; 
бұған қоса, білуге құмар балауса жүзге де; болмашы қозғалыстардан 
жанданатыны сонша, сол қозғалыстарды ауыздықтап, жоятын бетке 
де қатысты болуы мүмкін (мәселен, Штернбергтің «Ж еңілтек пат- 
шайым» фильмінің бас кейіпкері -  жас қыз айналаға барлай қарап, 
бәріне таңданып тұрғанда, оны орыс елшілері алып кетеді). Бет әл- 
петте көрініс табатын бояуы қанық сезімдердің екінш і аспектісінің 
ерекшеліктері де аз емес.

Ендеше, оларды ажырату белгілері қандай? Шын мәнінде, біз кес- 
кіні сұлба шеңберінен шығып, өзінше «әрекет ете» бастаған, қандай 
да бір ш екке ұмтылатын немесе төменгі ш ектік мәннен асып кететін 
дербес серияны құраушы қанық бояулы бет әлпетіне тап боламыз: 
ашудың өршімелі сериясы немесе, Эйзенштейн айтқандай, «қайғы- 
ның ұлғаю сызығы» осындай («Потемкин бронды кемесі»). Сондық- 
тан бұл сериялы аспект бір мезгілде немесе біртіндеп көрсетілген бір- 
неше бет әлпетте жақсы жүзеге асады, дегенмен бір ғана бет әлпетте 
оның түрлі бөліктері немесе қырлары тізбектеліп көрсетілгенде әр 
алуан сезімді білдіре алады. Қарқынды серия аспектісінің ж аңа қыз- 
меті -  бір сападан екіншісіне өту, ж аңа сапаға жету -  дәл осы ж ер­
де көрінеді. Эйзенштейннің ірі планнан талап еткені де осы -  ж аңа 
сапа жасау, сапаны жақсарту болатын: Құдайдың құлы саналатын 
дін қызметкерінен шаруаларды қанаушы дін қызметкеріне айналу; 
теңізшілер қаһарының төңкеріске ұласуы; мәрмәрдан жасалған үш 
арыстан мүсіні секілді тастан айқайға ауысу («тіпті тастар да арыс- 
тандай ақырады...»)

Керісінше, біз бет әлпетінің ширыңңаны сондай, тек оның міз 
бақпайтын немесе ңорңынышты, қимылсыз және мәңгі ой секілді 
қалыптасудан мақұрым қалып, ойға шомушы немесе рефлексиялы 
бет әлпетке тап боламыз. Гриффиттің «Сындырылған жас өркен» 
фильмінде әбден азапталған жас қыздың тастай қатып, қимылсыз 
қалған бет жүзі тіпті өмірден өткенін кейін де ойланып жатқандай, 
тіпті «жазығым не?» деп сұрағандай болады, ал оған ғашық қытай 
ж ігітінің жүзінде апиынның әсерінен мелшиген күй мен Буддаға тән 
терең ойдың табы сақталған. Әлбетте, рефлексиялы бет әлпеттің мұн- 
дай түрі адам ж үзінің басқа түрлеріне қарағанда көп анықталмаған. 
Өйткені бет әлпет мен ол ойлаған нәрсенің арасындағы байланыс кө- 
бінесе ерікті түрде іске асады. Гриффиттің фильміндегі жас әйелдің



122 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

күйеуін ойлағанын біз артынша оның күйеуінің бейнесін көргенде 
ғана түсіне аламыз: байыптасаң, байланыс тек ассоциациялық қана 
болып көрінер еді. Ж үзеге асыруға бел буған ойын жүзінен жазбай 
тануымызға септігін тигізетін ірі планмен объектіні көрсетуді бас- 
тап, бейнелердің орны ауысатынына сене беруге болады. Пабстың 
«Пандора жәшігі» фильмінде ірі планмен көрсетілген пышақ біз- 
ді қаныпезер Джектің арам ойына дайындайды (немесе Клузоның 
«<Жендет 21-қабатта тұрады» атты фильмінде айнала қозғалатын 
үш зат бізге бас кейіпкердің құпияны шешудің кілті ретінде 3 санын 
ойлап тұрғанын түсінуге көмектеседі). Әйтсе де мұндай тәсілмен біз 
ойлы жүздің ең терең мәніне қол жеткізе алмаймыз. Әлбетте, мидың 
ойлау қызметі -  адамның бір нәрсе туралы ойлауына көмектесетін 
процесс. Бірақ кинематографияда бір-біріне ұқсамайтын бірнеше 
затқа ортақ, еш қоспасыз таза сапаны білдіретін әлдеқайда радикал- 
дық ойлау онымен бірге жүреді (ол бағытталған объект, оның әсеріне 
ұшырайтын дене; оны білдіретін идея, осы идея көрініс табатын бет 
әлпеті...) Гриффит фильміндегі жас әйелдердің ойлы ж үзі Ақты біл- 
діруі мүмкін, бірақ ол, сонымен қатар кірпікке түскен аппақ қар ұш- 
қыны да, жан дүниенің кірш іксіз пәктігі де, моральдық азғындаудың 
бұлдыр ақтығы да, арасында басты әйел кейіпкер адасатын, қастық 
ниетті және алмас қылыш тың жүзіндей өткір мұзарттың ақтығы да 
бола алады («Дауылдагы жетімдер»). «Ғашық әйелдерде» Кен Рассел 
жансыз бет әлпетке, іш кі жылылықтың жоқтығына, өлі мұздыққа 
ортақ қасиеттерді шебер бере алды. Қысқасы, ойлы жүз тек әлденені 
ойлаумен ғана шектелмейді. Қобалжыған бет әлпеттің таза Мүмкін- 
дікті білдіретіні, яғни бір сападан екіншісіне өтуге септігін тигізетін 
қандай да бір серияны анықтайтыны секілді, рефлексиялы бет әлпеті 
таза Сапаны, яғни табиғатынан әрқилы бірнеше объектіге ортақ «бір 
нәрсені» білдіреді. Осы тұжырымдарға сүйене отырып, біз екі полюс- 
тің кестесін жасай аламыз:

Сезімтал жүйке 
Қозғалмайтын қабылдағыш 
тақташ а
Бет әлпетке айналдырушы сұлба 
Рефлексиялы бірлік 
W onder (таңдану, таңырқау) 
Сапа
Әртүрлі бірнеше затқа ортақ са- 
паның көрінісі

Қозғалтушы үрдіс 
Мәнерлі микроқозғалыстар

Бет әлпет ерекшеліктері 
Қарқынды серия 
Қалау (махаббат-өшпенділік) 
М үмкіндік
Бір сападан екіншісіне өтетін 
мүмкіндіктің көрінісі



СЕЗІМ-БЕИНЕ: БЕТ ӘЛПЕТ ЖӘНЕ ІРІ ПЛАН 123

2
Пабст өзінің «Пандора жәшігі» фильміндегі салыстырмалы тұрғы- 

да шағын секанста бір полюстен екіншісіне қарай қозғалғанда қайда 
баратынымызды анық көрсеткен: алдымен біз екі бетті, яғни Джек 
пен Лулудың байсалды, күлімсіреген, ойлы, таңырқаған жүздерін 
көреміз; содан соң Джектің беті Лулудың иығының арт жағынан пы- 
ш ақты байқайды да, тұла бойын билеген ңорңыныштың үздіксіз үдеп 
бара жатқанын көрсетеді ( «(the fear becomes a paroxysm... his pupils 
grow wider and wider... the m an gasps in terror...» -  оның үрейі үдей 
түсіп, шарықтау шегіне жетеді... көзінің қарашығы үлкейіп, ұясы- 
нан шығып кете жаздайды... ңорңыныштан булығып дем ала алмай- 
ды ...), ақырында, Джектің жүзі босаңсиды, ол тағдырдың жазғанына 
көніп, «өлім -  өзінің ж аналғыш қа тән бетпердесіне, қол созым ж ер­
дей  құрбанына және еліктіре арбаған қылмыс құралына ортақ қа- 
сиет» екенін ойлайды («the knife blade gleams...»3 -  пыш ақтың өткір 
ж үзі жалт-жұлт етеді...)

Әлбетте, әр режиссер кейде бір полюске, кейде екіншісіне басым- 
дық береді, бірақ бұл үнемі әдепкі ойлағаннан анағұрлым күрделі жү- 
зеге асады. Эйзенштейн «Бастаған ш әугім...» деген әлемге танымал 
мәтін жазды («Сіз бұдан Диккенстің сөзін ғана емес, Гриффиттің ірі 
планын, яғни шәугімнің бізге қарап тұрғанын да тани аласыз», -  деді 
ол)4. Бұл мәтінде Эйзенштейн ірі план немесе сезім-бейне тұрғысынан 
өзінің Гриффиттен айырмашылыңтарын талдайды. Ол: «Гриффит 
туындыларындағы ірі пландар тек субъективті, яғни көрерменнің 
фильмді бейжай, бейтарап көру жағдайына ғана қатысты, сондай-ақ 
ассоциациялық немесе алдын ала аңғарушы рөлін атқарады», -  дей- 
ді. Эйзенштейннің өз фильмдеріндегі ірі пландардың тұрақты, объ- 
ективті және диалектикалық қыры басым келеді, себебі ж аңа сапа 
туындатады және сапа өзгерісін жүзеге асырады. Бұл жерде біз ойлы 
жүз бен қобалжыған әлпеттің ңарама-ңарсылығын бірден аңғара- 
мыз: Гриффит біріншісін дұрыс көрсе, Эйзенштейн екінш ісін қала- 
ған. Әйтсе де Эйзенштейннің талдауы тым үстірт немесе толық емес. 
Өйткені оның өз фильмдерінде терең ойға шомған беттердің сұлбасы 
бар: өлімді алдын ала сезген кездегі Анастасия патшайымның келбе- 
ті; ойшыл кейіпкердің нақты үлгісі -  Александр Невский. Қарқын- 
ды сериялар Гриффиттен де табылады: кейде, есі шығып, мелшиген 
күй немесе қорқыныш әр алуан сипатқа ие болатын қайғы мен дүр- 
белең тудырғанда бір бетте («Әлем жүректері» және «Сындырылған 
жас өркен»); кейде ірі планда сарбаздардың шайқас ырғағына сәйкес

3 Pabst, Pandora's Box, Classic Film Scripts. Lorrimer, p. 133-135.

4 Eisenstein, Film Form, p. 195 sq.



124 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

қимылдағаны көрсетілгенде, бірнеше бет әлпетте көрініс табады 
(«Ұлт т ы ң дүниеге келуі»).

Рас, Гриффит фильмдерінде осы әр алуан бет әлпетті бірін-бірі бір- 
ден алмастырмайды; ондағы ірі пландар Гриффиттің жанына ж ақын 
қос құрылымға (қоғамдық-жеке, ұжымдық-жеке) сәйкес жиынтың 
пландармен кезектесе көрсетіледі5. Бұл жерде Эйзенштейннің жа- 
ңашылдығы қобалжыған бет әлпетті ойлап табуында да, тіпті бірне- 
ше бет әлпеттен, бірнеше ірі планнан ңарңынды серия жасауында да 
емес. Оның жаңашылдығы кез келген қос құрылымның шегінен шы- 
ғатын, жеке тұлғаның ұжымға ңарама-ңарсылығынан асып түсетін, 
ықш ам да үздіксіз ңарңынды серияларды жасауында. Бұл сериялар 
«дивидуал» деп атауға болатын ж аңа шындыңңа қол жеткізеді; ол 
аса зор ұжымдық ойды әр жеке тұлғаның ерекше сезімдерімен тіке- 
лей біріктіреді, соның арқасында мүмкіндік пен сапа бірлігі көрініс 
табады.

Әр режиссер қашанда екі полюстің бірін, яғни ойлы жүзді неме- 
се қобалжыған жүзді таңдап алады, дегенмен екінш і полюске қол 
жеткізуден де тартынбайды. Осыған орай, біз режиссерлердің басқа 
жұбын, атап айтқанда, экспрессионизм мен лирикалық абстракция 
жұбын қарастырсақ дейміз. Әрине, экспрессионизмнің абстракцияға 
дейін көтерілу ықтималдығы лиризмдікінен еш кем емес. Бірақ оның 
жүзеге асыру тәсілі мүлдем бөлек. Экспрессионизм дегеніміздің өзі, 
шын мәнінде, жарықтың күңгірттікпен және түнекпен тығыз байла- 
нысы. Олардың қосындысы -  адамдардың қарақұрдымға құлауына 
немесе ж ары ққа шығуына септігін тигізетін құдіретті күш секілді. 
Бұл қосынды кейде бір-бірімен ауысып тұратын қара және ашық рең- 
ді жолақ түріндегі, кей кезде түс деуге болатын көлегейлеудің бар- 
лық дәрежесінің өрлеуші де құлдилаушы жинақы түріндегі серияны 
құрайды. Экспрессионистік бет әлпеті қарқынды серияны оның сұл- 
басын бұзатын қандай да бір аспектіге шоғырландырады; қарқынды 
серия бет әлпеттерінен үстем болады. Осылайша бет заттардың бей- 
органикалық өміріне қатысады, бұл -  экспрессионизмнің бірінші по­
люсь Бет әлпеті жолақты, сызықты сипатқа көшеді, тесіктері ірілі- 
ұсақты тордан көрініп тұрады, пердешені, от жарқылын, жапырақ- 
тарды, ағаш арасынан күн сәулесін бейнелейді. Бұлтты аспандай 
буалдырланған бет әлпеті, сәл қалыңырақ тор орамал бүркеген мұ- 
нарлы ж үз... Лангтың «Нибелунгтеріндегі» жабырқау жүзін әжім 
басқан Аттиланың басы. Алайда Кримхилдтің мызғымас берік ойы 
секілді, мейлінше шоғырлануда немесе серияның ең соңғы шегінде

5 Jacques Ficeschi, «Griffith le precurseur», Cinematographe, n° 24, fevrier 1977, p. 10 (бұл журнал 
өзінің екі нөмерін -  24 және 25 сандарын ірі планға, Гриффит, Эйзенштейн, Штернберг және 
Бергман туралы зерттеулерге арнаған).



СЕЗІМ-БЕИНЕ: БЕТ ӘЛПЕТ ЖӘНЕ ІРІ ПЛАН 125

бет бөлінбейтін біртұтас ж ары ққа немесе ақ түске жеткен сияқты кө- 
рінеді. Оның сұлбасы айқындала түсіп, келесі полюске -  рух өміріне 
немесе психологиялық емес рухани өмірге өтеді. Көлегейлеу деңгей- 
лерінің барлық сериясында бірге болған қызғылт жарқылдар біріге- 
ді, олар жарқыраған, жайнаған, ұш қын ш аш қан беттің айналасында 
нұрлы тәж жасайды; ж арықтан тірш ілік иесі пайда болады. Ж арық 
көлеңкелерден шығады, біз ңарңынды арттырудан сәуленің шағы- 
луына өтеміз. Ш ынында, бұл амал заттардың бейорганикалық өмі- 
рін өртейтін немесе жалын құшағындағы түнекті бейнелейтін шексіз 
уайымшыл жын пішініндегі әзәзілдің әрекеті болуы да ықтимал (Ве- 
генердің «Големіндегі» немесе Мурнаудың «Фаустындағы» ібіліс). 
Бірақ рух ең үлкен ңұрбандыңтың көмегімен құтқарылған Гретхен 
кейпінде, сәулелі рухани өмірге орын беретін, мәңгі жанатын фото­
грамма немесе эктоплазма кейпінде өз-өзіне сәуле түсірген кезде, бұл 
таңғажайып әрекет болуы да мүмкін (тағы да Мурнаудың «Носфера- 
туындағы» Эллен, тіпті «Таң шапағындағы» Индра).

Штернбергте лирикалық абстракция мүлде өзге жолмен жүзеге 
асады. Штернберг экспрессионизмге қарағанда гетелік ағымға жа- 
қын, бірақ бұл -  Гетенің мүлде басқа аспектісі. Бұл -  бояу теориясы- 
ның өзгеше қыры: жарық енді түнекпен емес, тұныңтыңпен, жарық 
өткізетін селдірлікпен немесе ақпен үндеседі. Французша аударыл- 
ған нұсқасы «Көлеңке көрсетушінің естеліктері» ( Souvenirs d'un 
montreur d'ombres) атты кітаптың түпнұсқасы «Кір жуатын орында- 
гы сайран» деп аталады. Бүкіл оқиға жарық пен ақтың аралығында 
өрбиді. Кемеңгер Штернберг Гетенің керемет тұжырымын жүзеге 
асырды: «Тұныңтың пен ақ буалдыр дүниенің арасында көмескілік 
дәрежесінің саны шексіз көп болады (...) Мұнтаздай таза тұныңтың- 
тың буалдыр сәулесін абайсызда ғана ақ деп қалуға болады»6. Өйт- 
кені Штернберг үшін ақ түс, ең алдымен, ж ары ққа сәйкес келетін 
кеңістікті айналдыра қоршап тұратын нәрсе. Осы кеңістікке жарық- 
ты шағылыстыратын ірі план -  бет әлпеті енеді. Демек, Штернберг 
рефлексиялы немесе квалитативті бет әлпетіне сүйенеді. «Ж еңілтек 
патшайым» фильмінде біз, алдымен жас қыздың wonder күйіндегі 
аққұба бетін көреміз, бұл бет қыз жабатын ақ есікпен және ақ қабыр- 
ғамен шектелген тар кеңістікте өз сұлбасын енгізеді. Б ірақ, кейінірек, 
нәрестесі дүниеге келген кезде, жас әйелдің жүзі ж ұқа перделердің 
ақтығы мен өзі жататын жастықтың және ақжайманың ақтығының 
арасында қамтылады, бұл көрініс әйелдің жүзі пердеде геометрия- 
лық өрнек, кинотехника өнімі сияқты көрінетін таңғажайып бей- 
неге ұласады. Ақ кеңістіктің өзі де шектелген, көлемін үлкейтетін

6 Goethe, Theorie des couleurs, Ed. Triades, § 495.



126 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

немесе мұхиттану саласында (сондай-ақ сурет өнерінде) болмашы 
ғана тереңдік деп аталатын деңгейге жеткізетін пердемен немесе 
тормен жабылып, екі еселенеді. Зығырды, муслин мен шілтерді өте 
жақсы білген Штернберг бет әлпеті ақтың ішінде жарықты шағылыс- 
тырған кезде, әлгі маталардан ақтың үстінде ақты көрсетудің барлық 
мүмкіндігін алады. Клод Олье амал алаңының ауқымын анықтайтын 
және тұтас әлемді ескермеу әдісімен бізді таза әйел жүзіне әкелетін 
әрекет орнын жасанды жолмен сығымдау барысын, кеңістікті абст- 
рактілі түрде редукциялауды «Анатахан туралы қисса» шеңберін- 
де талдады7. Бет перденің ақ түсі мен фонның ақ түсі арасындағы 
балық секілденеді: ол өзінің рефлексиялық қасиетін сақтай отырып, 
сұлбасынан айырылуы, бұлдырап көрініп, сәл «қимылдағыш» келуі 
мүмкін. Біз осындай лирикалық абстракция жолын ұстанушылар- 
дың бірі Борзеджаның фильмдеріне тән аквариум атмосферасына да 
жеттік. Демек, Ш тернбергтің торлары мен перделері экспрессионис- 
тік торлар мен перделерден, экспрессионистерге тән бұлдырлықтан, 
сәуле мен көлеңке үйлесімінен айтарлықтай ерекшеленеді.

Штернбергтің антиэкспрессионизмі -  енді жарық пен түнектің 
арасындағы күресті емес, жарықтың ақ түспен өзара әрекеттестігін 
білдіреді. Бұдан Штернберг тек таза сапа мен оның шағылыстыру- 
шы аспектісін ғана сақтайды, ал мүмкіндікті немесе ңарңынды еш 
ескермейді деген қорытынды шығарудың жөні жоқ. Олье өз туынды- 
ларында ақ кеңістік ңаншалыңты тұйық та тар болса, соншалықты 
тұрақсыз және сыртқы әсерге ашық болатынын тамаша көрсеткен. 
«<Шанхай ишараты» фильмінде айтылғандай, «кез келген сәтте кез 
келген ж айт болуы мүмкін». Бәрі мүмкін... Пышақ торды кеседі, 
әбден қызып, ңып-ңызыл болған темір пердені теседі, қанж ар қағаз 
қабырғаны тесіп өтеді. Қарқынды сериялар тұйық әлемнің өн бойын 
оның сәулесі, заттар және адамдар түрінде өтеді. Аффект мына екі 
элементтен туындайды: ақ кеңістіктің тұрақты берік сапасы және сол 
кеңістікте жүзеге асатын ңарңынды күшейту.

Әлбетте, Штернберг көлеңкелерге және олардың біртіндеп қараң- 
ғы түнекке айналуына назар аудармайды деп айту қисынсыз. Ол тек 
басқа полюстен, яғни таза бейнелеп көрсетуден бастайды. «Нью-Йорк 
доктары» фильмінен бастап, ол түтінді ақ бұлдыр кейіпте бейнелей- 
ді, ал көлеңкені солардан туындаған нәтиже ғана деп біледі: демек, 
өзіне қажетті нәрсе туралы идея Штернбергтің басына өте ерте кел­
ген. Кейінірек, тіпті перделер, торлар, сондай-ақ қытайлар да кө- 
леңкеде қалатын «Макао» фильмінде кеңістікті қос бас кейіпкердің 
аппақ костюмдері айқындап, ол сол екеуінің арасында қала береді.

7 Claude Ollier, Souvenirs ecran, Cahiers du cinema-Gallimard, p. 274-295.



СЕЗІМ-БЕИНЕ: БЕТ ӘЛПЕТ ЖӘНЕ ІРІ ПЛАН 127

Себебі Штернберг үшін түнек деген ұғым жоқ: ол тек жарық бітетін 
жерді ғана білдіреді. Бұған қоса, көлеңке -  қоспа емес, тек нәтиже, өз 
алғышарттарынан бөліп алу мүмкін емес салдар ғана. Бұл қандай ал- 
ғышарттар? Бұл -  біз қазір ғана анықтаған мөлдір, жарық өткізетін 
немесе ақ кеңістік. Мұндай кеңістік жарықты шағылыстыру қабіле- 
тін сақтайды, бірақ басқа қабілетке де, атап айтқанда, өзін кесіп өте- 
тін сәулелерді бағытынан ауытқытып, жарықты сындыруға да қол 
жеткізеді. Демек, осы кеңістікте болатын бет әлпет -  жарық сәуле- 
сінің жартысын шағылыстырады, ал екінш і бөлігін сындырады. Бет 
әлпеттің рефлексиялық негізі ңарңынды сипатқа айналады. Бұл -  ірі 
план тарихындағы бірегей құбылыс. Бет әлпеті камераның бағытынан 
басқа бағытқа қарап, көрерменді де экранның бетінен «жалт беруге» 
мәжбүр еткен кезде ғана классикалық ірі план жартылай рефлексия- 
ны қамтамасыз ете алады. Сонымен қатар Бергманның «М оникамен  
өткізген жаз» фильмінде пайдаланылған керемет «көзқарас-каме- 
ра» жүйесі бар, олар ірі планның өзіне тән ңашыңтығын арттырып, 
рефлексияны тұтас көрсетеді. Дегенмен, жалпы алғанда, Штернберг 
өзі шебер қалыптастыра алатын ақ немесе жарық өткізуші ортаның 
көмегімен жартылай рефлексияны рефракциямен толықтыра білген 
бірден-бір режиссер іспеттес. Пруст «өзара қабысуы олардың тұтқы- 
нына түсіп, қиып өтетін негізгі сәулелерді айрықш а сындыратын» ақ 
шымылдықтар туралы жазған. Ж арық сәулелері кеңістіктегі қалып- 
ты бағытынан ауытқығанда, бет әлпеті, яғни сезім-бейне орын ауыс- 
тырып, мардымсыз тереңдікте жоғары көтеріледі, сондай-ақ шеттері 
қараңғыланады, ол қараңғы шетке ж ы лж и ма, әлде, керісінше, қа- 
раңғы ж иек жарықтандырылған бетке қарай қозғала ма, соған байла- 
нысты ңарңынды серияға енеді. «<Шанхай экспресі» фильміндегі ірі 
пландарда жиектердегі өзгерістердің тамаша тізбегі көрініс тапқан. 
Түс тарихының бастауы тұрғысынан мұны экспрессионизмге кере- 
ғар құбылыс деуге болады: қызыл түстің шоғырлануы және шұғыла- 
ның босауы жолымен көлеңкенің түрлі деңгейлерінен шығатын жа- 
рықтың орнына, біз енді көкш іл көлеңкенің алуан деңгейін жасап, 
шұғыланы көлеңкеге енгізетін жарықты көреміз («Ш анхай ишара- 
тында» бет әлпеттегі көз айналасына түсетін көлеңкелер осындай)8. 
Штернберг, мысалы, «Көк періште» фильміндегі сияқты экспрессио- 
нистік нәтижелерге қол ж еткізуі мүмкін, бірақ бұл симуляцияның 
көмегімен және мүлде басқа тәсілдермен жүзеге асырылады; өйтке- 
ні рефракция көлеңке үнемі салдар болып келетін импрессионизмге 
әлдеқайда жақынырақ. Бұл экспрессионизмге пародия емес, онымен

8 Қараңыз: Sternberg, «Souvenirs d'un montreur d'ombres» кітабының ХІІ тарауында жарық туралы 
өз теориясын баяндайды. «Les Cahiers du cinema» (n° 63, octobre 1956) журналында Гетеге тән 
«Plus de lumiere!» деген тақырыппен бұл мәтіннің толық нұсқасы жарық көрді.



128 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

бәсеке, яғни бір-біріне қарама-қарсы қағидалардың көмегімен бірдей 
нәтижелерге жету.

3
Біз аффектінің екі полюсін -  мүмкіндік пен сапаны, сондай-ақ 

нақты жағдайға байланысты бет әлпеттің бір полюстен екіншісіне 
міндетті түрде қалай өтетінін ңарастырдың. Ірі планның тұтастығын, 
ол құрамына кіретін жиынтықтан үзіп алынған жартылай объекті- 
ні ғана көрсету идеясы бұзады. Бұл жерде психоанализ және линг­
вистика өздеріне тиесіліні алады, біріншісі, бейсаналық құрылымын 
(кастрация) бейнеден табамын дейді, ал екінш ісі, тілдің (langage) 
негізгі тәсілдерінің бірін таптым деп санайды (синекдоха, pars pro 
toto -  бүтіннің орнына бөлшек). Сыншылар жартылай объект идея- 
сын қабылдағанда, ірі планнан бөлшектеу немесе ажырату белгілерін 
байқайды, кейбір сыншылар оны фильмнің үзіксіздігімен сабақтас- 
тыру қажет десе, қайсыбірі, керісінше, бұл фильмге тән үзіктіліктің  
дәлелі деген пікір айтады. Алайда, шындығында, ірі планның (ірі 
план -  бет) жартылай объектіге еш қатысы жоқ (тек бір жағдайда 
ғана қатысы болады, оны біз кейінірек қарастырамыз). Балаж  дәл 
атап көрсеткендей, ірі план өз объектісін сол объект құрамдас бөлігі 
саналатын ж иынтықтан тіпті де ажыратып алмайды немесе, мүмкін, 
ол бұл объектіні бүкіл кеңістік-уақыт координаттарынан абстрак- 
циялайды, яғни оны Болмыс дәрежесіне дейін көтереді. Ірі план ұл- 
ғаюға тәуелді емес, егер ол көлемді өзгертпек болса, онда бұл -  абсо­
л ю та  өзгеріс, ілгерілемелі әрекетін тоқтатып, мәнерліге айналатын 
қозғалыстың өзгерісі. «Белгілі бір беттің көрінісі өздігінен түсінікті 
бүтін, бізге ойдың көмегімен оған да, ондағы кеңістік пен уақытқа 
да ештеңе қосудың қажеті жоқ. Біз қазір ғана адамдар тобы арасы- 
нан көрген бет айналасындағылардан алш ақтап, бөлектенгенде оны 
енді ғана кездестірген секілді эсер аламыз. Немесе, егер оны үлкен 
бөлмеде бұрын көрсек, ірі планмен көрсетілген бетке мұқият қара- 
сақ, ол туралы ойламас та едік. Өйткені бет әлпет пен мұндай көрініс 
мағынасының кеңістікпен еш қатысы немесе ешқандай байланысы 
болмайды. Бөлектенген бет әлпетке қарап, біз кеңістікті қабылда- 
маймыз. Кеңістікке қатысты сезіміміз жойылады. Алдымыздан бас- 
қа деңгейдегі өлшем ашылады»9. Тап осы жайтты меңзеген Эпштейн 
былай деген еді: «Қашып бара ж атқан ңорңаңтың жүзін ірі планнан 
көргенімізде, біз ңорңаңтыңтың өзін, «сезім-затты», болмысты көре-

9 Balazs, Le cinema, Payot, р. 57.



СЕЗІМ-БЕИНЕ: БЕТ ӘЛПЕТ ЖӘНЕ ІРІ ПЛАН 129

міз»10. Егер кинодағы бейненің үнемі детерриторияланатыны рас бол- 
са, бұл жерде сезім-бейнеге тән ерекше детерриториялау бар. Эйзен­
штейн басқа режиссерлерді, мысалы, Гриффитті немесе Довженконы 
сынағанда, олардың ірі пландары кейде сәтсіз шығады деп мін тақты, 
өйткені олар ірі планды орынның немесе сәттің кеңістік-уақыт коор- 
динаттарымен байланысқа түсуге мүмкіндік берді, бірақ экстаз неме­
се аффект кезінде адам бойын билейтін «патетикалық» элемент деп 
атаған құбылысқа қол жеткізе алмады11.

Бір қызығы, Балаж  бет әлпеттің ірі планына келіскенімен, басқа 
ірі пландардан бас тартады: оның ойынша, қол, дененің басқа бір мү- 
шесі немесе қандай да бір зат біржолата кеңістікте қалады, сондықтан 
жартылай объект ретінде ғана ірі план құрай алады. Бұл өзінің алуан 
түрлі өзгерістеріне қарамастан, ірі планның тұрақтылығын және кез 
келген объектінің күш ін толық түсінбеуді білдіреді. Ең алдымен, бет- 
тердің ірі планы сан түрлі болады: кейде сұлба, кейде штрих түрінде 
кездеседі; кейде жалғыз, кейде бірнеше бет болуы мүмкін; кейде бі- 
рінен соң бірі кезектессе, кейде бір мезгілде көрініс табуы ықтимал. 
Кадрдың терең құрылымында оларда фон болуы мүмкін. Бірақ кез 
келген жағдайда ірі план өзіне тән мына қасиетті -  таза да мәнерлі 
аффектіні ерекшелеп көрсету үшін кеңістік-уақыт координаттары- 
нан бейнені ажыратып алу қабілетін сақтайды. Тіпті фонда әлі бар 
орынның өзі де, өз координаттарын жоғалтады және «кез келген 
кеңістікке» айналады (Эйзенштейннің қарсылығы осы шекке дейін 
ғана жетеді). Бетке айналатын кез келген әлпет тұтас беттің өзінен 
кем түспейтін дәрежеде толық ірі план бола алады. Бұл -  бет әлпет- 
тің өзге полюсі ғана, тұтас бір бет сапаны білдіретіндей дәрежеде кез 
келген әлпет ңарңындылыңты білдіреді. Ендеше, ірі пландар мен өте 
ірі пландарды немесе беттің бір бөлігін ғана көрсететін «монтаждық 
үстемені» ерекше бөліп көрсетудің қаж еті жоқ. Көбінесе америкалық 
фильмдердегі жақындатылған план мен ірі планның аражігін ашып 
көрсетудің де керегі шамалы. Неліктен дене мүшелерінің бірін, ай- 
талық, иекті, асқазанды немесе қарынды қобалжыған жүзге немесе 
ойлы бет әлпетіне қарағанда әлдеқайда жартылай, барынша кеңіс- 
тік-уақытты және аса айқын емес деп есептеу қажет? Эйзенштейн- 
нің «Басты багытындагы» семіз кулактарды мысалға алайықшы! 
Неге заттар әсем бола алмайды? Заттарда да аффекті болады. Қаны- 
пезер Джектің пышағының «кесуі», «тілуі» және «шаншып тесуі» 
оның өңін бұзатын үрей мен бет әлпетінен байқалатын тағдырдың

10 Epstein, Ecrits, І, Seghers, р. 146-147.

11 Eisenstein, Film Form, p. 241-242. Екінші жағынан, Эйзенштейн кеңістік пен уақыттың шеңберінен 
шығатын нәрсені «тарихтан тыс» деп есептеудің қажеті жоқтығын көрсетеді: қараңыз: La 
non-indifferente Nature, 10-18, I, р. 391-393.



130 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

жазғанына көну белгісінен кем аффекті ме? Стоиктер заттардың өзі 
олардың қасиеттерімен, әрекеттерімен және реакцияларымен аса 
сәйкес келе бермейтін мінсіз оқиғалардың таратушысы бола алаты- 
нын дәлелдеген, мәселен, пышақпен кесу...

Аффект -  мән, яғни М үмкіндік немесе Сапа. Аффект -  таңбала- 
нушы құбылыс: ол өзін бейнелейтін затқа тәуелсіз, өз алдына өмір 
сүрмейді, бірақ одан мүлде өзгеше болады. Оны бейнелейтін нәрсе- 
ні бет әлпет немесе беттің баламасы (бет әлпетке айналдырылған 
объект) немесе тіпті біз кейінірек қарастыратын сөйлем деп атауымыз 
ықтимал. Таңбаланушыны және таңбалаушыны, аффектіні және бет 
әлпетті қамтитын жиынтың «икон» деп аталады. Ендеше, беттің же- 
келеген әлпеттерінен құралған икондар және сұлбалардың икондары 
болады немесе, дәлірек айтқанда, кез келген иконда осы екі полюс бо­
лады: бұл -  сезім-бейненің қос полярлы композициясының белгісі. 
Сезім-бейне өзі ретінде де, таңбаланушы ретінде де қарастырылатын 
мүмкіндік немесе сапа. Мүмкіндік пен сапа мүлде өзгеше тәсілмен, 
яғни заттардың нақты күйіне ауысып, жүзеге асырылу жолымен де 
өмір сүре алатыны анық. Заттардың жай-күйі белгілі бір кеңістік- 
уақытты, кеңістік-уақыт координаттарын, объектілер мен адамдар- 
ды, осылардың бәрінің арасындағы шынайы байланыстарды қамти- 
ды. Оларды өзекті ететін заттардың жай-күйінде сапа -  объектінің 
«айрықша белгісіне», мүмкіндік -  әрекетке немесе ңұштарлыңңа, 
аффект -  әсерге, сезімге, эмоцияға немесе тіпті қандай да бір жеке 
тұлғадағы серпінге айналса, бет адамның мінез-құлқына немесе бет- 
пердесіне айналады (адам бетінің алдамшы әлпеттері осы көзқарас 
тұрғысынан ғана жүзеге аса алады). Дегенмен біз сезім-бейненің шең- 
берінен шығып, әрекет-бейне аясына ендік. Сезім-бейнеге келсек, ол 
өзін заттардың нақты жай-күйі мен арақатынасын белгілейтін кеңіс- 
тік-уақыт координаттарынан бөліп алынып, заттардың мұндай жай- 
күйінде өзі тиесілі болатын адамның бет әлпетінен бөлектенеді.

Идеялары бейнелер мен белгілердің кез келген жіктемесі үшін аса 
маңызды екенін біз бұған дейін атап өткен Ч.С. Пирс бейненің екі 
түрін бөліп көрсетіп, оларды «біріншілік» және «екіншілік» деп ата- 
ды12. Екінш ілік -  екі жұп, яғни екінш і нәрсемен салыстырғанда өзін- 
дік ерекшелігі бар нәрсе болған жерде кездеседі. Ендеше, қарама-қар- 
сылық, айқас, жекпе-жек арқылы ғана болатынның бәрі екінш ілік 
категориясына жатады: мәселен, күш -қарсылық, әрекет-реакция, 
қызу-ушығу, ситуация-құлық, тұлға-орта... Бұл -  Нақты, өзекті, 
жаратылыс, дараландырылған дүниенің категориясы. Қай катего-

12 Peirce, Ecrits sur le signe, Ed. du Seuil. Бұл туындыда аталған екі ұғым туралы Жерар Деледалл 
жасаған көрсеткіш пен түсініктемеге жүгінуге болады.



СЕЗІМ-БЕИНЕ: БЕТ ӘЛПЕТ ЖӘНЕ ІРІ ПЛАН 131

рияда сапа мен мүмкіндік «күшке» айналса, яғни заттардың нақты 
жай-күйлерінде, анықталған кеңістік-уақыттарда, географиялық 
және тарихи орталарда, ұжымдық агенттерде немесе жеке тұлғалар- 
да өзекті бола түссе, сол екінш іліктің алғаш қы үлгісі болады. Міне, 
дәл осы жерде әрекет-бейне пайда болады және дамиды. Алайда бұл 
екі ұғымның нақты қосындылары бір-біріне тым ж ақын болғанымен, 
біріншілік -  өзге белгілердің көмегімен көрініс табушы бейненің бас- 
қа  түріне бағытталған мүлде айрықш а категория. Пирс «біріншілік- 
ті» анықтау қиын екенін жасырмайды, өйткені оны түсінгеннен гөрі 
сезінген жөн: ол тәжірибедегі жаңа, таза, өткінші, әйтсе де мәңгі дү- 
ниеге қатысты. Пирс көкейге қонбайтын мысалдар келтіре отырып, 
мынадай тұжырымға табан тірейді: біріншілік дегеніміз -  өздігінше 
ештеңеге сүйенбей-ақ, оларды өзектілендіру мәселесіне еш қатыссыз 
алынған сапа немесе мүмкіндік. Бұл -  өз болмысынан және өзі үшін 
осындай болатын нәрсе. Мысалы, «қызыл» ұғымы «бұл қызыл емес» 
деген сөйлемде де, «бұл қызыл» сөйлемінде де бар. Қажет десек, 
бұл -  кез келген шынайы танымнан туындайтын тікелей және мезет- 
тік таным түрі, ал оның тікелей де, мезеттік те бола алмайтыны анық. 
Бұл -  әсер де, сезім де, идея да емес, ықтимал әсердің, сезімнің неме­
се идеяның сапасы. Демек, біріншілік -  Ы қтималдың категориясы: 
ол ыңтималдылыңңа тұраңтылың және ңайшылыңсыз қасиет береді, 
ыңтималдылың оны өзекті етпей-ақ, мұны толық жүзеге асырады. 
Дәлірек айтқанда, бұл сезім-бейнеден басқа ештеңе емес, бұл -  сапа 
немесе мүмкіндік, таңбаланушы ретінде өздігінен алынған потен- 
циалдық. Демек, мұндағы сәйкес белгі -  өзекті ету емес, таңбалау тә- 
сілі. Ш ектеуге болмайтын, әлдебір кеңістікке қатыссыз, жеке тұлға- 
ның «мен»-імен байланысы болмағандықтан, тек қана «...бар болу» 
түрінде көрініс табатын (сал ауруына ұшыраған науқас шегетін азап, 
ұйықтаған кезде бұлдырап көрінетін бейнелер, есі ауысқан жанның 
көзіне елестейтін елестер)13 таза сезімдер жөнінде Мен де Биран бұ- 
рын ж азған болатын. Аффект -  заттардың дараландырылған кез кел- 
ген жай-күйінен ерешеленетін тұлғасыз ұғым: дегенмен ол теңі жоқ 
жалгыз емес, өзге аффектілермен өзара үйлесім тауып, ерекше байла- 
нысқа түсе алады. Аффект бөлінбейді және оның бөліктері болмайды; 
бірақ өзге аффектілермен орнататын ерекше байланыстары тек өз та- 
биғатын өзгертіп қана бөлінетін («дивидуал») сапа туындатады. Аф­
фект кез келген анықталған кеңістік-уақытқа тәуелсіз болады, бірақ 
өзін кеңістік пен уақыттың, дәуір мен ортаның бейнесі немесе солар

13 Maine de Biran, Memoire sur la decomposition de la pensee. Бұл -  Мен де Биран ойының өте 
маңызды да негізгі аспектісі. Деледалл Биранның Пирсқа ықпалын дәл атап көрсеткен: «Биран -  
«күш-қарсылық» қатынасының әрекетте көрініс табуын талдаған алғашқы теоретик қана емес, 
«біріншілікке» сәйкес келетін «таза сезім» ұғымын ойлап табушы».



132 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

бейнелейтін дүние ретінде тарихта көрініс табады (сондықтан да аф­
фект «жаңаны» білдіреді, ал ж аңа аффектілер үздіксіз, әсіресе өнер 
туындыларында туындай береді)14.

Қысқасы, аффектілерді, сапа мен мүмкіндікті ұғудың екі тәсілі 
бар: заттардың қайсыбір жай-күйінде өзектілену немесе бет әлпетте, 
бет әлпет баламасында немесе «сөйлемде» көрініс табу. Пирс енгіз- 
ген біріншілік пен екінш іліктің сыры осында. Бейнелердің кез кел- 
ген жиынтығы біріншіліктен, екінш іліктен және тағы басқалардан 
құралады. Бірақ сезім-бейнелер қатаң түрде тек бірінш ілікке ғана 
меңзейді.

Құрамдас бөлігі қатерлі тәуекел саналатын аффектінің фантазм- 
дық концепциясы: «Ол көпірдің ар жағына өткен кезде, қарсы алды- 
нан елестер ш ы қты...» Әдетте бетті үш түрлі қызметіне қарап тани- 
мыз: ол -  әрі дараландырушы (әрбірімізді ерекшелейді, сипаттайды), 
әрі әлеуметтендіруші (қандай да бір әлеуметтік қызмет атқарады), 
әрі адамдарды жалғастырушы немесе байланыстырушы (екі адамның 
қатынасын ғана емес, сондай-ақ бір адам бойындағы мінез-ңұлың пен 
атқаратын рөл арасындағы іш кі үйлесімді қамтамасыз етеді). Тұтас 
төңіректегі секілді кинематографияда да өзінің барлық аспектілерін 
көрсететін бет әлпет, ірі план пайда болғанда, бірден солардың бәрі- 
нен айырылады. Киноны, бет әлпетті және ірі планды біріктіруші 
түбегейлі байланыс бар екенін басқалардан әлдеқайда көбірек айтып 
жүрген режиссер -  Бергман былай деп жазады: «Біздің еңбегіміздің 
түпнегізі -  адамның беті (...) Адам бетіне жақындау мүмкіндігі -  ки- 
нематографияның аса маңызды өзіндік ерекшелігі және айрықша 
сипаты»15. Мәселен, бір кейіпкер кәсібін тастап, өзінің әлеуметтік 
рөлінен бас тартты делік; ол енді ешкіммен араласа алмайды немесе 
араласқысы келмейді, сөйлеу қабілетінен айырылып, мылқауға айна- 
лады; ерекшелігі жоқтықтан, тіпті тұлғалық даралығынан айырыл- 
ғаны соншалық -  басқа біреуге ұқсап кетеді. Іс жүзінде, бет әлпеттің 
бұл қызметтері кейіпкер әрекет ететін және оқиғаларды қабылдай- 
тын заттардың жай-күйінің өзектілігін топшылайды. Сезім-бейне

14 Мұны басқа жолмен де салыстыруға болады. Феноменология Макс Шелерден бастап, 
материалдық және аффектілік априори ұғымын бөліп көрсетті. Сосын Микел Дюфренн 
«Эстетикалық тәжірибе феноменологиясы» атты топтамасында бұл ұғымның мағынасын 
кеңейтіп, толық мәртебе берді (Phenomenologie de I'experience esthetique, II, P. U. F., La notion 
d'A-priori, L'inventaire des A-priori, Bourgois), сондай-ақ бұл априорилардың тарихпен және өнер 
туындыларымен қарым-қатынас мәселесін көтерді: эстетикалық априорилар қай мағынада өмір 
сүреді, олар, мысалы, қоғамдағы жаңа әсер немесе суретші қолданатын бояу реңктері ретінде 
қалай пайда болады? Феноменология мен Пирс бір-бірімен сол күйі кездескен жоқ. Дегенмен, 
біздіңше, Пирстің «біріншіліп» мен Шелердің және Дюфреннің материалдық және аффектілік 
априори ұғымының көп тұстары өзара сәйкес келеді.

15 Bergman, in Cahiers du cinema, octobre 1959.



СЕЗІМ-БЕИНЕ: БЕТ ӘЛПЕТ ЖӘНЕ ІРІ ПЛАН 133

оларды ерітіп, жойып жібереді. Біз бұдан Бергман сценарийлерінің 
бірін танимыз.

Бет әлпеттің ірі планы болмайды. Ірі планның өзі -  бет әлпет, дә- 
лірек айтсақ, өзінің үш қызметінен ажыраған бет әлпет. Бет әлпеттің 
жалаңдығы дененің жалаңаш тығынан да артық, беттің қатыгездігі 
хайуандардың қатыгездігінен да асып түседі. Сүйістің өзі беттің тұ- 
тас жалаңаш тығын дәлелдеп, бетте дененің басқа мүшелері жасыруға 
тырысатын микроқозғалыстар туындатады. Бұған қоса, ірі план бетті 
фантомға айналдырып, елестердің азабына салады. Бет қансорғышқа, 
ал хаттар -  оның ж арқанаттарына, өзін көрсету құралына айналады. 
«Ш іркеу гцрпы» фильмінде: «Пастор хат оқып отырғанда, алдыңғы 
пландағы әйел оның ішіндегі сөйлемдерді жазбай-ақ қайталайды »; 
ал «Күзгі сонатада»: «Хат мәтіні оны жазған әйелдің, мұны білген 
оның күйеуінің және хатты әлі алмаған адамның арасында бөліне- 
ді»16. Бет атаулы бір-біріне ұқсайды, естеліктерін бір-бірінің жадын- 
да сақтайды және өзара қосылуға ұмтылады. «(Персона» фильмінде 
«өзара бұрыннан ұқсайтын адамдарды, әлде бір-біріне енді ұқсай бас­
таган екі адамды, керісінше, екіге бөлінетін бір адамды көрсете ме?» 
деп өзімізге сұрақ қойғаннан пайда жоқ. Шын мәнінде, бұл -  мүлде 
басқа нәрсе. Ірі план бетті тек дараландыру қағидасының үстемдігі 
жетпейтін шектерге дейін ғана әкеледі. Бұл бет әлпет бір-бірімен өза- 
ра ұқсас болғандықтан емес, керісінше, өз даралығын, сонымен қатар 
әлеуметтену және ңарым-ңатынас жасау қабілетінен айырылғандың- 
тан қосылады. Бұл -  ірі планның ісі. Ол жеке тұлғаны екіге бөлмейді, 
екі тұлғаны бір денеге біріктірмейді, тек даралану процесін кідіртеді. 
Бұл жағдайда әбден қалжыраған жалғыз бет әлпет, бір беттің бөлігін 
екінш і беттің бөлігімен біріктіреді. Енді ол ештеңені бейнелемейді, 
ештеңе сезбейді, тек қатты үрейленеді. Ол екі тірш ілік иесін өзіне қа- 
рай тартып, бос қуыстың аранына тастайды. Бос қуыста ол бірден-бір 
аффектісі -  Үрей саналатын алаулаған фотограммаға айналады: ірі 
план -  бір мезгілде әрі бет, әрі оның жойылуы болады. Бергман беттің 
нигилизмін, яғни оның ңорңынышңа орай бос қуыспен немесе жоқ 
болумен ңарым-ңатынасын, өз болмысының жоқтығын көрген беттің 
үрейін шегіне дейін жеткізді. Өзінің кейбір фильмдерінде Бергман 
сезім-бейненің шарықтау шегіне дейін жетті: ол бет әлпетті тура Бек- 
кет секілді өртеді, жойды және өшірді.

Болмыс ретінде ірі планның бізге нұсқаған жолынан ауытқу мүм- 
кін емес пе? Фантомдар бізге сес көрсетеді, олардың бұрынғы өмір- 
ден келмейтіні тағы анық. Кафка қазіргі заманғы технологиялардың 
екі түрін бөліп көрсеткен: бір жағынан, кеңістік пен уақы тқа еніп,

Denis Marion, Ingmar Bergman, Gallimard, р. 37.



134 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

оларды жеңуімізді қамтамасыз ететін ңатынас-ңозғалыс құралдары 
(кеме, машина, пойыз, ұшақ т.б.); екінш і жағынан, жолымызда елес- 
тер туындатып, бізді үйлестірілмеген, координаттардан тыс аффек- 
тілерге қарай бұратын қатынас-көрініс құралдары (хат, телефон, ра­
дио, түрлі «дауыс зорайтқыштар» және қиялдағы кинематограф...) 
Бұл -  теория емес, Кафканың күнделікті тәжірибесі: ол әр жолы хат 
жазғанда, онысы адресатқа жеткенше, мүмкін бұл поштаға салған- 
ша, әлдебір фантом ондағы ынтың өбуді өзі жұтып алатын, міне, сон- 
дықтан ж аңа хат жазуға тура келетін17. Біріншісі -  біртіндеп әскери- 
полициялық сипатқа ие болып, кейіпкер-манекендерді мінез-ңұлңы 
өзгеріссіз, тұрақты әлеуметтік рөлдерді ойнауға мәжбүр етуші қозға- 
лыстың ырқына көнсе, екіншісі -  бос қуыс үздіксіз үлкейіп, жанды 
беттерге ңорңыныш табын ұялататын өзара салыстырмалы екі серия- 
дан ең нашар нәтиже шықпас үшін не істеуге болады? Міне, дәл осы 
жағдай Бергман туындыларында, тіпті оның саяси аспектілерінде де 
(«Ұят», «Ж ылан жұмыртқасы»), сондай-ақ осындай үрейлі кино 
жобасын жалғастырған және қайта жаңғыртқан неміс мектебінен де 
кездестіреміз. Осы тұрғыдан алғанда, Вендерс жоғарыда атап өткен 
екі топты ауыстыруға және ымыраластыруға әрекет жасап көрді: 
«Мен қорқудың өзінен қорқамын». Оның фильмдерінде, яғни пойыз, 
автомобиль, метро, ұш ақ, кеме және т.б. секілді ілгерілемелі көлік 
қозғалыстарының бір-біріне айнала келіп, өзара алмасып отыратын 
тиімді жиынтың жиі кездеседі: бұған қоса, олар кейіпкерлер мәнерлі 
фантомдарды іздеп тауып, оларды басып шығарумен, фотосуретпен 
және кинематографиямен құлшындыратын кездегі аффектілі се- 
риямен үздіксіз араласып, алмасады. «Уақыт агынындагы» ағарту 
саяхаты ескі баспахананың елес шығарушы машиналары мен жыл- 
жымалы киноқондырғы арқылы жүзеге асады. «Қала кезген Алиса»  
туындысындағы саяхат кезеңдерін «ро1агоі^>-пен түсірілген сурет- 
тер сипаттайды, фильм бейнелері де кіш кентай қыз: «Сен енді сурет- 
ке түсірмейсің бе?» -  деп сұрағанша, сол ырғақпен өшеді, әйтсе де 
фантомдар енді басқа кейіпке ие болады.

Кафка әртекті қондырғыларды даярлауды, тасымалдаушы құрал- 
дардың үстіне фантом өндіруші машиналарды орнатуды ұсынды: по- 
йыздағы телефон, кемедегі пошта жәш іктері, ұш ақтағы кино -  сол 
дәуір үшін мұның бәрі тың ж аңалық еді18. Рельстегі, велосипедтегі, 
әуе көлігіндегі және т. б. жердегі камера -  кинематографияның бү- 
кіл  тарихы осылардан көрініп тұрған жоқ па? Екі топтаманы өзінің

17 Kafka, Lettres a Milena), Gallimard, р. 260.

18 Кафканың «Фелиске жазған хатгарындағы» табанды ұсыныстарын қараңыз: (Lettres a Felice, I, 
Gallimard, p. 299).



СЕЗІМ-БЕИНЕ: БЕТ ӘЛПЕТ ЖӘНЕ ІРІ ПЛАН 135

алғаш қы фильмдеріне енгізгенде Вендерстің көздегені де осы еді. 
Басқаш а айтқанда, сезім-бейне мен әрекет-бейне әрең дегенде, әрбірі 
екінш ісінің арқасында құтқарылды... Бірақ сезім-бейнені құтқару- 
дың өз шегін кеңейтетін басқа -  үшінші жолы (бұл жол Вендерстің 
«Америкалық дос» фильмінде көрініс тапқан) бар емес пе? Аффек- 
тілерден бір-бірімен ңарым-ңатынасңа түсетін беттер «еріп» немесе 
өшіп кетпес үшін бір-бірінен сырт айналатындай етіп, айрықш а көп- 
мәнді, үздіксіз амалдар жасаған жөн. Осыған қоса, қозғалыс кеңістік- 
те осы аффектілердің үйлесіміне қолайлы жағдай туындататын басқа 
өлшемдерге жол ашуға жетерліктей етіп, бытырап қашу сызықтарын 
салуға және заттардың жай-күйі шеңберінен шығуға тиіс. Сезім-бей- 
не дегеніміз -  осы: оның шегі -  үрейдің қарапайым аффектісі және 
беттердің өшіріліп ғайып болуы. Алайда оның субстанциясы -  оған 
өмір сыйлайтын тілек пен таңданудан құралған күрделі аффект және 
бет әлпеттің ашық, жанды дүниеге қарай бұрылуы19.

19 Мишель Куртиальдың «Бет әлпет» (Le visage) атты жарияланбаған туындысында «мән» 
ұғымына және одан туындайтын беттің барлық қырларына, ең алдымен, Көне Өсиеттегі 
көріністерге байланысты (жойылу және сырт айналу, жабықтық және ашықтық), сонымен қатар 
өнермен, әдебиетпен, көркемсуретпен және киномен байланысына сүйеніп талдау жасалады.



7-тарау
Сезім-бейне: сапа, мүмкіндік, 

«кез келген кеңістік»

1
Сонымен, Лулу, шам, нан турайтын пышақ, қаныпезер Джек бар: 

яғни жеке тұлғаға тән мінез-құлқы және әлеуметтік міндеті бар бол- 
жалды нақты адамдар, белгілі бір тәсілдермен қолданылатын нысан- 
дар, осы нысандар мен адамдар арасындағы нақты байланыстар, қыс- 
қасы, заттардың ағымдағы толық жағдайы ңалыптасңан. Бірақ бұған 
қоса, жарықтың пы ш аққа шағылысып ж арқ етуі, жарық түскен пы- 
шақ жүзі, Джектің үрейі мен бойсұнуы, Лулудың елжіреуі бар. Бұл -  
таза сапа немесе ерекше мүмкіндік. Әрине, сапа мен мүмкіндік адам­
дар мен нысандарға, заттардың жай-күйіне және олардың себептеріне 
де байланысты болады. Алайда бұның барлығы ерекше нәтиже: оның 
жиынтығы өзіне ғана жүгінеді, заттың жай-күйін таңбалаушыны қа- 
лыптастырады, ал себеп, өз кезегінде, тек заттың жай-күйін жасап, 
өзіне ғана бағыттайды. Балаж  атап айтқандай, шыңырауды бас ай- 
налудың себепкері деп есептеу бекер, өйткені оның көмегімен нақты 
бет әлпеттегі көріністерді түсіндіре алмаймыз. Немесе, егер қажет 
болса, ол оны түсіндіреді, бірақ мағынасын аша алмайды: «Үстінен 
біреу төмен қарай еңкейіп қарайтын шыңырау оның бетіндегі үрей 
белгісін түсіндіруі мүмкін, бірақ бейнелемейді. Өйткені таңбалау- 
шы тіпті еш негізсіз пайда болуы да мүмкін, ол әлдекім кез келген 
жағдайды қиялдаған екен деп, бет келбеті таңбалаушыға айнала сал- 
майды»1. Оның үстіне, сапа-мүмкіндіктің алдын ала болжаушы рөл 
атқара алатыны мәлім, себебі олар заттардың жай-күйінде жүзеге

1 Balazs, L'esprit du cinema, Payot, p. 131.



СЕЗІМ-БЕИНЕ: САПА, МҮМКІНДІК, «КЕЗ КЕЛГЕН КЕҢІСТІК» 137

асады және оны өзгертетін (пышақ сілтеу, шыңырауға құлау) о к е а ­
ны дайындайды. Бірақ олар өздері немесе бейнеленген нәрсе ретінде 
төл мәңгілік аспектілеріндегі, Бланшо айтқан «болуы жүзеге асыра 
алмайтын оқиғаның бір бөлігіндегі»2 оқиға саналады.

Демек, сапа мен мүмкіндіктің, яғни аффектілердің өзара қатына- 
сы қандай болса да, біз олардың екі күйін ажыратамыз: біріншісі, 
олар заттардың белгілі бір дараланған күйінде және өздеріне тиесілі 
нақт ы  байланыстарда (белгілі бір кеңістік-уақытпен, hic et nunc, 
әлдебір сипаттармен, рөлдермен және нысандармен) өзектіленген 
сәттегі; екінш ісі, кеңістік-уақыт координаттарынан тыс, өздеріне тән 
мінсіз даралығымен және виртуалды бірігулерімен өрнектелген кез- 
дегі жай-күйі. Бірінш і өлшем әрекет-бейненің және орта пландардың 
негізгі мәнін, ал екінш і өлшем сезім-бейнені немесе ірі планды жа- 
сайды. Таза сезім, заттардың жай-күйінің қоспасыз бейнеленуі, шын 
мәнінде, оны бейнелейтін бетке (немесе бірнеше бетке, әлде беттердің 
баламаларына, әйтпесе ұсыныстарға) сүйенеді. Нақты айтқанда, дәл 
осы бет әлпеті немесе оның баламасы аффектіні жинап, оны күрде- 
лі болмыс ретінде бейнелейді, сондай-ақ бұл болмыстың жекелеген 
қырларының (жарқыл, пышақ жүзі, үрей, елжіреу...) арасындағы 
виртуалды байланыстарды қамтамасыз етеді.

Аффектілер кейіпкерлер мен заттардың даралануына септігін ти- 
гізбейді, бірақ бейтарап бос кеңістікте бір-бірімен араласып бірікпей- 
ді. Виртуалды қатынастарға түсетін бірегей қасиеттері бар олар әр 
жолы күрделі мәнді құрайды. Олар балқудың, қайнаудың, қоюлану- 
дың, ұюдың және т.б. шегін еске салады. Сондықтан түрлі аффекті- 
лерді немесе бір аффектінің әр алуан деңгейін білдіретін беттер жеке 
тұлғаға тән ерекше қасиеттерін жоятын көмескі үреймен араласпай- 
ды (тұлғасыздандыратын үрей -  тек ш екті білдіретін жағдай ғана). 
Ш ынында, ірі план даралануды тоқтатады, Роже Линхардтың «адам- 
дардың бет әлпетін бір-біріне ұқсас етеді» деп ірі планды ж ек көруі 
де орынды: макияж  жасалмаған беттің бәрі -  Фальконеттиге, ал опа 
жағылған беттер түгел Гарбоға ұқсайды3. Дегенмен ірі планмен түсі- 
рілген кадрларда актерлер де өзін-өзі танымай қалатынын еске түсі- 
рейік. «Біз монтаждауды бастаған кезде, -  деп еске алады Бергман: 
Лив «сен Бибидің ұсқынсыз түрін көрдің бе?!» -  деп еді, Биби ізінше: 
«Ж оқ, бұл -  мен емес, сен...» -  деп жауап қайтарды». Мұның өзі -  
беттің (ірі планның) тікелей әсері рөлдің немесе мінез-ңұлыңтың да- 
ралығына да, тіпті актердің жеке тұлғасына байланысты емес екенін

2 Blanchot, L'espace litteraire, Gallimard, p. 161.

3 Роже Линхардтқа өз туындысында Пьер Лерминье сілтеме жасаған: Pierre Lherminier, L'art du 
cinema, Seghers, p. 174.



138 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

дәлелдейтін тұжырым. Дегенмен бұл элементтерді өзара бірін-бірі 
алмастырады деуге болмайды. Егер әлдебір бет әлпетке белгілі бір да- 
ралықты білдіру, басқаларына қарағанда, табиғатынан көбірек тән 
болса, бұл беттің материалдық бөліктерін саралауға және сол бөлік- 
тер арасындағы қатынастарды әртараптандыру мүмкіндігіне байла- 
нысты: қатты бөліктер және жұмсақ бөліктер, күңгірт және ж арық, 
көмескі және жайнаған, тегіс және бұдырлы, сынған және майысқан 
бөліктер және т. б. Адам бет әлпеті аффектілердің белгілі бір түрін 
жасауға, басқаларына қарағанда, бейім болатыны енді түсінікті. Ірі 
план бет аффектінің таза материалына, яғни оның «Һу1е»-сіне (грек 
тілінен аударғанда -  материя деген мағынаны білдіреді. -  Ред.) ай- 
налдырады. Міне, осыдан кинематографиялық оғаш «біте қайнасу- 
лар» жүзеге асады, мұнда актриса өз бетін және оның бөліктерінің 
материалдық қабілетін ұсынады, ал режиссер аффектіні немесе таң- 
баланушының формасын ойлап тауып, оларды қолданады және өң- 
дейді.

Демек, ірі планның іш кі композициясы, яғни таза аффектілік 
кадрлау, кадрға бөлу және монтаж дегендер бар. Ірі планның басқа 
пландармен, бейнелердің басқа түрлерімен ңарым-ңатынасын сырт- 
қы композиция деп атауға болады. Ал іш кі композиция дегеніміз -  
ірі планның басқа ірі пландармен немесе өзімен, өзіне тиесілі эле- 
менттермен және өлшемдермен ңарым-ңатынасы. Дегенмен бұл екі 
жағдайдың айырмашылығы аса көп емес: мұнда ірі пландардың ық- 
шам немесе интервалы бар бірізділігі болады; сонымен қатар жалғыз 
ірі план бет әлпеттеріне немесе бөліктеріне алма-кезек зор мағына 
бере алады, соның арқасында олардың ңарым-ңатынастарының өзге- 
руін байқаймыз. Оның үстіне, бір ірі план бір мезгілде бірнеше бетті 
немесе олардың бөліктерін біріктіре алады (және тек сүйіс үшін ғана 
емес). Нәтижесінде ірі план терең немесе үстірт кеңістік-уақытты 
қамтып, оны өзі абстракцияланатын координаттардан бөліп алады: 
ірі план аспан, пейзаж  немесе пәтер бөлігін және өзіне беттің мүм- 
кіндігі мен сапасын қалыптастыруға көмектесетін бір үзік көріністі 
«өзімен алып кетеді». Бұл ж ақы н мен алыстың қы сқа тұйықталуын 
еске түсіреді. Эйзенштейннің ірі планы мынадай: Қаһарлы Иванның 
алып піш іні, сонымен бірге жағымпазданып бас июшілердің кіші- 
рейтіле көрсетілген тобы патша жүзіндегі ж алаң ирелең сызықтар- 
ға, мұрнының істік бұрышына, сақал-мұртына және бас сүйегіне 
қарсы бейнеленеді. Ал мынау -  Оливейраның ірі планы: бұл жолы 
сонау түкпірдегі ғашығын ұрлау мен «салт аттылар тобының» дү- 
бірлі әуенінің аффектілерін алдын ала сезетін, баспалдақпен жоға- 
ры көтерілген ж ы лқы  екі ер бет әлпетке терең контраст жасайды. 
Ш ын мәнінде, біз аса ірі планның, жай ірі планның, жақындатыл-



СЕЗІМ-БЕИНЕ: САПА, МҮМКІНДІК, «КЕЗ КЕЛГЕН КЕҢІСТІК» 139

ған немесе тіпті америкалық планның араж ігін ашып көрсетудің 
қисыны шамалы екенін көрдік, себебі ірі планды өзінің салыстыр- 
малы өлшемдері емес, абсолют өлшемі немесе аффектіні болмыс ре- 
тінде білдіруші қызметі айңындайды. Сонымен, біз ірі планның іш кі 
композициясы деп атаған нәрсе мына элементтерге негізделеді: өзі 
қамтитын даралықтармен ұштаса бейнеленген күрделі мән; осы са- 
раланған заттың бөліктері мен олардың арасындағы белгілі бір ауыс- 
палы қатынастармен (бет айбаттанады немесе жұмсарады) бірге оны 
білдіретін бет әлпет бетпен сәйкесуге талпынатын немесе, керісінше, 
оның шеңберінен шығатын даралықтар арасындағы виртуалды бірі- 
гу кеңістігі; осы кеңістікті ашатын және суреттейтін беттің немесе 
беттердің теріс айналуы...

Бұл аспектілердің бәрі өзара байланысты. Ең алдымен, теріс айна- 
лу «бұрылу» етістігінің антонимі емес. Екеуі бір-бірінен ажыратыл- 
майтын процесс: олардың бірі -  ықыластың қозғаушы қозғалысы 
болса, екіншісі -  таңданудың рефлексиялық қозғалысы. Куртиаль 
атап көрсеткендей, екі қозғалыс та адамның бет әлпетіне қатысты, 
бірақ олар бір-біріне қарсы емес, екеуі де барлық бет әлпетті жоятын 
және бейболмысқа айналдыратын жансыз да қозғалыссыз, саралан- 
баған беттің идеясына қарсы тұрады. Адам беттері қозғалыссыз ас- 
пан шырағын ғаламшарлар сияқты айналады, айналғанда, бір-бірі- 
нен теріс бұрылуын ешқашан тоқтатпайды. Бет бағытының болмашы 
ғана өзгерісі оның қатаң және жұмсақ бөліктері арасындағы қарым- 
қатынастың құбылуына әкеліп, осылайша аффектіні өзгертеді. Тіп- 
ті оқшау беттің өзіне де әлдебір теріс айналу және бұрылу коэффи­
циента тән. Осы бұрылу мен теріс айналу арқылы бет аффектіні, оның 
өсуі мен құлдырауын білдіреді, ал бет әлпеттің әрқилы өзгерістерін 
жою аффектінің бәсеңсу шегінен асып түсіп, оны мағынасыздыңңа 
ұшыратады да, бет өзінің бүкіл ерекшелігінен айырылады. Пабстың 
«Пандора жәшігі» фильмінде Джектің әйел бетінен теріс бұрылуы 
аффектінің өзгеруіне, оның бейболмысқа кенеттен күрт құлағанш а 
басқа бағытта өсуіне әкеледі. Бәлкім, Бергман кинематографиясы- 
ның түпкі мақсаты да бет әлпетті тазалау шығар: режиссер олардың 
ұзақ өмірін бақылап, өздерінің біртүрлі, тіпті ұят немесе жиірке- 
нішті оғаш әрекеттерін іске асыруға уақыт береді. Мәселен, бадырақ 
көз кемпір «<Бетпе-бет» фильміндегі әйел кейіпкердің ж үзін басқа 
ж аққа аудара айналатын қара күнге ұқсайды. «Айқай мен сыбыр» 
фильміндегі күтуші қыз өзінің ж алпақ, «түсініксіз», салбыраған бе- 
тімен сүлесоқ қарағанда, әпкелі-сіңлілі екеу оның төңірегінде шыр 
айналу, бірақ бір-бірінен теріс айналу арқылы ғана құтылады; дәл 
осы бір-бірінен теріс айналу «Тыныштық»  фильмінде әпкелі-сіңлі- 
лі қыздардың аман қалуына, ал «Персонадағы» екі бас кейіпкердің



140 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

ауытқымалы ахуалына себепкер болады4. Бұл бір-бірінен теріс ай- 
налған беттер бейболмыс арқылы өтіп, өзінің толық күш ін қалпына 
келтіретін айрықш а сәтке дейін жалғасады; мумияны айнала жүріп, 
олар виртуалды тізбек құрайды, бұл тізбек кейіпкерлердің өздерін 
шарпудың орнына, кеңістікті қиып өтетін қарудан да күш ті аффект 
қалыптастырады -  осының арқасында тұңғыш жаратылысты қосжы- 
ныстының жүзі мен жас нәрестенің ж үзі түрінде қайтадан жандан- 
дырады («Фанни және Александр» фильмінде).

Бейнеленген мән -  орта ғасырларда сөйлемнің «күрделі таңбала- 
нушысы» (complexe significabile) деп аталған нәрсе, ол заттардың 
ж ай-күйінен өзгеше болады. Бейнеленуші, яғни аффект өте күрде- 
лі, өйткені ол кейде біріктіретін, ал кейде бөлшектейтін алуан түрлі 
даралықтардан құралады. Міне, сондықтан да ол өзі жүзеге асыра- 
тын бірігуге немесе өзі бастан кеш іретін бөлшектенуге сәйкес үне- 
мі түрленеді және өз табиғи сипатын өзгертеді. Табиғи сипатын өз- 
гертпей, өсе де, кіш ірейе де алмайтын «дивидуал» дегеніміз осы бет 
әлпет немесе сөйлем қамтамасыз ететін виртуалды бірігу әр сәт са- 
йын аффектілер бірлігіне септігін тигізеді. Үрей, ж арқырайты н зат, 
кескіш  құрал, елжіреу -  кейде өзара бірігетін, кейде ажырайтын 
алуан түрлі сапа мен мүмкіндік. Олардың бірі -  түйсіктің мүмкін- 
дігі немесе сапасы, екінш ісі, сезіммен байланысты болса, үш інш ісі, 
әрекетке қатысты, ал төртіншісі ж ай-күйдің сипатын білдіреді. Біз 
«түйсік сапасы» және т.б. туралы айтамыз, себебі дәл осы түйсікте 
немесе сезімде және өзгелерде сапа мен мүмкіндік жүзеге асады. Де- 
генмен сапа мен мүмкіндік осылайша өзін өзекті ететін заттардың 
ж ай-күйімен араласа бірікпейді: яғни ж арқырауы қ нәрсе оған сәй- 
кес келетін түйсікпен, ал кескіш  құрал оған байланысты әрекетпен 
қосылмайды, бұлар -  кейбір жағдайларда, ж ары қты ң сәулесі түскен 
пыш ақ немесе біздің қолымыздағы пыш ақ жүзеге асыратын әрекет 
арқылы туындайтын түйсінудің арқасында атқарылатын таза мүм- 
кіндік , таза виртуалдық. Пирс атап көрсеткендей, қы зыл сияқты  
түс, мән сияқты  ж арқырауы қ нәрсе, кескіш  құрал секілді мүмкін- 
дік, қатты лы қ немесе жұмсақтық сияқты  сапа -  ең алдымен, өзде- 
ріне сүйенетін оң мәнді мүмкіндіктер5. Сондай-ақ бір-бірінен бөлек-

4 Ірі планның бұл аспектісі туралы Бергман туындысында көрсетілген, қараңыз: Claude Roulet, 
«Une epure tragique», Cinematographe, n° 24, fevrier 1977.

5 Peirce, «Ecrits sur le signe», Ed. du Seuil, p. 43: «Қызылкүрең түстің құндылығы, қызғылт 
эссенцияның иісі, локомотив ысқырығының дыбысы, хининнің дәмі, әдемі математикалық 
дәлелді пайымдаудан кейін болатын көңіл толқуының сипаты, махаббат сезімінің сипаты 
және т.б. сезінетін сапалар бар. Мен бұл сезімдерді қазір сезінуден, ол тікелей болсын, жадта 
немесе қиялда болсын, алатын эсер туралы, яғни бұл сапаларды өз элементтерінің бірі ретінде 
қатыстыратын нәрсе туралы айтпаймын. Табиғатынан таза және жүзеге асуға міндетті емес 
ықтимал болатын сапалар туралы айтамын».



СЕЗІМ-БЕИНЕ: САПА, МҮМКІНДІК, «КЕЗ КЕЛГЕН КЕҢІСТІК» 141

тене алатыны секілді, олар ш ам, пыш ақ және адамдар арасындағы 
нақты байланыспен сәйкеспейтін виртуалды тізбек құрай отырып 
(алайда бұл тізбек тап қазір осыған орай өзекті болады) өзара қосы- 
ла да, бір-біріне жүгіне де алады. Біз әрқаш ан сапа мен мүмкіндікті 
адам беті, беттер немесе олардың баламалары бейнелейтін нәрселер 
ретінде (бірінш іліктің сезім-бейнесі) және осы сапа мен мүмкіндік- 
ті заттардың белгілі бір жай-күйінде, белгілі бір кеңістік-уақы тта 
(екінш іліктің  сезім-бейнесі) өзекті болатын нәрселер ретінде ажы- 
ратуға тиіспіз.

Дрейердің «Ж анна д'Арк азабы» атты эмоцияға толы тамаша филь- 
мінде заттардың тұтас бір тарихи жай-күйі әлеуметтік рөлдерді және 
жекетұлғалық немесе ұжымдық мінез-ңұлыңтарды, олардың ара- 
сындағы шынайы байланыстарды, Ж аннаны, епископты, ағылшын- 
ды, соттарды, корольдікті, халықты, ңысңасын айтқанда, процесті 
түгел қамтиды. Дегенмен мәңгілікке немесе тарихидан басқа еш қа- 
тысы жоқ тағы бір нәрсе бар: мұны Пеги «internel» (бұл -  «interne» 
(ішкі) және «eternel» (мәңгі) деген екі сөздің бірігуінен жасалған 
ж аңа сөз. -  Ред.) деп атайды. Бұл бір-бірімен қиылысуын ешқашан 
тоқтатпайтын және бірі өз әрекетін аяқтап үлгермей-ақ екіншісі бас- 
талатын екі осы шақ секілді. Пеги біз тарихи оқиғаның сарынымен 
алға ж ылж ып келе жатсақ та, басқа оқиғаның ішіне кері қайта ора- 
ламыз деп жазған: біріншісі әлдеқашан іске асырылған, ал екінші- 
сі өзін-өзі көрсетуді жалғастырып, тіпті бейнелеушіні іздеу үстінде. 
Бұл сол бір ғана оқиға, бірақ оның бір бөлігі заттардың жай-күйінде 
толығымен жүзеге асқан, ал екінш і бөлігі жүзеге асыру тәсілдерінің 
ңай-ңайсысынан да алыс. Пегидегі немесе Бланшодағы, сондай-ақ 
Дрейердегі және Брессондағы осы ш ақтың бұл құпиясы -  бір-бірінен 
ажырамайтын процесс пен Азап арасындағы айырмашылың. Белсен- 
ді себептер заттардың жай-күйінде анықталады; бірақ оқиғаның өзі, 
яғни аффектілі салдар жеке себептерінің шеңберінен шығып, өзге 
салдарға сүйенеді, дегенмен себептер кейін кері оралады. Бұл епис- 
коптың  ашуы және Ж аннаны ң  азабы; бірақ рөлдер мен жағдайлар- 
дың арасынан тек аффект туындатуға және өзіне тән тізбектермен, 
мәселен, ашу мен аярлықтың «мүмкіндігі» немесе ж анқиярлы қ пен 
азаптың «сапасы» секілді үйлесімдермен әрекет етуге қажеттісі ғана 
сақталады. Бұл жерде процестен -  Азапты, оқиғадан -  өзіне тән өзек- 
тілік шеңберінен асып түсетін, сарқылмас және жалынды бөлігін, 
«өзі ешқашан аяқталмаған аяқталуды» бөліп алу туралы сөз болып 
отыр. Сонымен, аффект заттардың күйін білдіретін нәрсе секілді, бі- 
рақ бұл білдіруші заттардың жай-күйіне жүгінбейді, тек өзін білді- 
ретін, бірлесіп немесе бөлініп, оны қозғалатын өзіндік материямен 
қамтамасыз ететін беттерге сүйенеді. Қысқа ірі пландардан құрылған



142 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

фильм белгілі бір ортада жүзеге аса алмайтын оқиғаның осы бөлігін 
«өз мойнына алады».

Осы мақсатқа техникалық құралдардың да толық сәйкес келуі өте 
маңызды екенін назарда ұстау қажет. Аффектілі кадрлар кесілген ірі 
пландармен  жұмыс істеу арқылы жүзеге асырылады. Кейде жалпы 
көріністен тынымсыз сөйлеген ауыз немесе үнсіз жымию кесіп алы- 
нады. Кей кезде кадр бетті көлденеңінен, тігінен немесе қиғаштап, 
көлбеу кеседі. Ш ынайы немесе тым қисынды байланыстарды бұзу қа- 
жет болғаны секілді, қозғалыстар жүзеге асу барысында үзіледі, мон- 
тажды қосындылар жүйелі түрде жалған болады. Сондай-ақ Жанна- 
ның жүзі, негізінен, бейненің төменгі бөлігіне түсіріледі, сондықтан 
ірі план ақ декордың үзіндісін, бос аймақты және өзі шабыт алатын 
аспан кеңістігін қамтиды. Бұл -  адам беттерінің бір-бірінен теріс ай- 
налуы мен бір-біріне бұрылуы туралы ерекше көрнекті құжат. Бұл 
кескіш  кадрлар әрекеттің немесе қабылдаудың талаптарымен толық 
дәлелдеу мүмкін емес ерекше бұрыштарды білдіру үшін Бонитцер 
ұсынған «декадрлау» ұғымына сай келеді. Дрейер әр бет үшін басқа 
бетпен шынайы байланысты сақтайтын және әрекет-бейнеге қатыса- 
тын «бұрыш-қарсы бұрыш» әдісінен аулақ жүреді; ол әр бетті тек іші- 
нара ғана толтырылған ірі планда оқшаулауды қалайды, оң ж ақ неме­
се сол ж ақ позиция адамдар арасындағы нақты байланыстар арқылы 
жүзеге асыруды қажет етпейтін виртуалды тізбекке тікелей әкеледі.

Аффективтік кадрларға бөлу Дрейердің өзі «кесілген ірі пландар» 
деп атаған әдіспен жүзеге асады. Бұл, әрине, камераның ірі планнан 
орта планға немесе жалпы планға өтуіне септігін тигізетін үздіксіз 
қозғалыс екеніне еш күмән жоқ, бірақ бұл -  әсіресе тереңдіктің бол- 
мауы немесе перспективаның жойылуы арқылы қол жеткізілетін орта 
план мен жалпы планды ірі план секілді қарастыру тәсілі. Бұл -  енді 
жақындатылған план емес, ірі планның дәрежесін иемденуге лайық 
кез келген план: олардан мирасқа қалған кеңістіктің ерекшеліктері 
жойылуға бет алған. «Атмосфералық» перспективаны жою арқылы 
Дрейер уақыттық, тіпті рухани перспективаның салтанат құруына 
мүмкіндік берді: үшінші өлшемді басып өтіп, ол қосөлшемді кеңіс- 
тік пен аффектінің, төртінші және бесінші өлшемдердің, яғни Уа- 
қыт және Рухтың арасында тікелей қатынас орнатты. Негізінде, ірі 
планның кадрдың терең құрылымын қалыптастыра отырып, артқы 
планды бағындыруына немесе өзіне қосып алуына мүмкіндігі жететі- 
ні сөзсіз. Бірақ бұл құбылыс Дрейерде мүлде басқаша: аталған режис­
сер тереңдіктің қалыптасуын кейіпкердің біртіндеп жойылуы деп қа- 
растырады. Ол, керісінше, тереңдік пен перспективаны мойындамау 
және бейненің мінсіз жазықтығы орта немесе жалпы планды ірі план- 
ға теңдестіруге, бос кеңістікті немесе ақ фонды ірі планмен теңдес



СЕЗІМ-БЕИНЕ: САПА, МҮМКІНДІК, «КЕЗ КЕЛГЕН КЕҢІСТІК» 143

етуге мүмкіндік береді. Бұл құбылыс тек ірі пландары басым «Ж анна  
д' Арк» сияқты фильмге ғана емес, сондай-аң әсіресе кесінді болатыны 
сондай, басқа пландардың бәрін алдын ала бойына сіңіріп алатын ірі 
пландардың басымдығына мұқтаж емес фильмдерге де қатысты. Осы- 
лайш а аффективті монтажға, яғни шексіз ңұңыңтарға ие болатын бір- 
ден-бір план-секанстың кеңістігіне бүкіл планды шоғырландыратын 
немесе біріктіріп, ірі пландардың жекелеген ерекше жағдайларына 
айналдыратын қиюшы және кесінді пландар арасындағы қарым-қа- 
тынасқа бәрі дайын («Сөз» және «Гертруд» фильмдеріндегі үрдіс)6.

2
Ірі план бет әлпетті (немесе оның баламасын) барлық кеңістік пен 

уақыт координаттарынан айырғанына қарамастан, ол өзіне тән кеңіс- 
тік-уақытты, «ңырың құрақ» секілді әр алуан көзқарасты, аспанды, 
пейзажды немесе фонды өзімен бірге алып келе алады. Кейде кадрлар 
құрылымының тереңдігі ірі планды артқы фонмен қамтамасыз етеді, 
кейде, керісінше, перспектива мен тереңдікті мойындамау орта план­
ды ірі планмен теңестіреді. Бірақ аффект, осылайша өзіне орын жаса- 
са, неге ол тура осы әрекетті бетсіз және ірі планға қарамай, барлық 
ірі план сілтемелеріне қарамастан жасай алмай ма?

Мысалға Брессонның «Ж анна д' Аркт ы ң сот ісі» фильмін алайық. 
Ж ан Семолюе мен Мишель Эстев бұл туындыны Дрейердің «Жанна 
дА ркт ы ң азабымен» салыстыра талдап, айырмашылыңтары мен ұқ- 
састықтарын анықтаған. Ең үлкен ұңсастың -  екі фильмде де әңгіме 
күрделі әрі рухани болмыс ретіндегі аффект туралы болады: бұл қо- 
сылулар, бірігулер және бөлінулердің бос кеңістігі, заттардың жай- 
күйімен ғана шектелмейтін оқиғаның бөлігі, қайта жанданатын осы 
ш ақтың құпиясы. Дегенмен туынды, негізінен, орта пландардан, 
тура және қарсы бұрыштан түсірілген кадрлардан құралған; ал Ж ан­
на фильмде өз Азабынан гөрі өз сот ісінде, құрбан немесе азапталу- 
шыдан гөрі қасқая қарсы тұрушы тұтқын ретінде көрсетілген7. Әл- 
бетте, бұл бейнеленген сот ісі тарихта болған сот процесімен сәйкес 
келмейтіні анық болса, оның өзі де Брессонда, сондай-ақ Дрейерде 
Азап саналып, Христостың Азабымен виртуалды байланысқа түседі. 
Бірақ Дрейерде Азап «қуанышты күй» түрінде көрініс табады және 
адам жүзін, оның шаршағанын, теріс бұрылуын, соңғы ңаңтығысын

6 Дрейер туындыларыңцағы кадрлау, кадрға бөлу және монтаж бойынша мына еңбекті қараңыз: 
Philippe Parrain, Dreyer, cadres et mouvements, Etudes cinematographiques. Сондай-ақ Cahiers du 
cinema, n° 65, 1956: Reflexions sur mon metier атты мақалада Дрейер «алдыңғы, ортаңғы және 
артқы пландар» ұғымдарын «жоюды» ұсынады.

7 «Жанна д'Арк экранда». Кинематографиялық зерттеулер (Jeanne d'Arc a I'ecran, Ёtudes 
cinematographiques) атты жинақтағы Жан Семолюе мен Мишель Эстевтің мақалаларын қараңыз.



144 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

қамтиды. Ал Брессонда Азаптың өзі «процеске», яғни аялдамаға, 
ілгерілеуге және жүретін жолға айналады («Ауылдағы дінбасының 
күнделігінде» крест жолындағы «аялдамалардың» осы аспектісі ай- 
рықш а атап көрсетілген). Бұл -  сипап сезу түйсігіне толы кеңістіктің 
бөлшектелген құрылымы, мұндай кеңістікте «Қалтацагар» филь- 
міндегі секілді бетті «тағынан түсіріп», басқару қызметін өз мой- 
нына алады. Мұндай кеңістіктің заңы -  «фрагменттеу»8. Үстелдер 
мен есіктер тұтас көрсетілмейді. Ж аннаның бөлмесі және сот залы, 
өлім жазасына кесілген тұтқынның камерасы жиынтық пландарда 
көрсетілмеген, бірақ бұлар осының бәрін әр жолы жабық шындық- 
қа айналдырып, онысын шексіз жалғастыра беретін монтаждаудан 
туындайтын қосылыстарға сәйкес бірізділікпен қабылданады. Міне, 
осыдан келіп декадрлаудың маңызды рөлі шығады. Демек, сыртқы 
дүниенің өзі де түрме камерасынан өзгеше емес, тіпті «Көл Лансело­
ты» туындысындағы орман-аквариумге ұқсайды. Мұнда рух кадр- 
дың әр бөлігіне түкпірдегі бұрышқа тап келгендей ұрынады, бірақ 
бөліктер бір-біріне қосылғанда қолдардың еркіндігін пайдаланады. 
Яғни кадрлардың сабақтас бөліктерінің қосылуы бірнеше жолмен 
жүзеге асырылуы мүмкін және жылдамдық пен қозғалыстың ж аңа 
жағдайына, сондай-ақ алдын ала анықталғанның бәріне қарсы тұра- 
тын ырғақты мәнге тәуелді болады. «Ж аңа тәуелділік»... Лонгшан, 
Лион вокзалы, бұлар -  «Қалтацагар» фильміндегі ұрының аффекті- 
леріне сәйкес келетін ырғақты монтаждық қосындылардың көмегі- 
мен өзгеретін фрагментке бөлінуші үлкен кеңістік. Қаза мен құтылу 
аморфты үстел үстінде бір-бірімен ойнайды, үстелдің рет-ретімен ор- 
наласқан бөліктері біздің ым-ишарамыздан немесе рухтың оянуынан 
өздеріне жетіспей тұрған байланысты күтеді. Кеңістіктің өзі өз коор- 
динаттары шеңберінен де, метрлік қатынастарынан да шығып кетті. 
Бұл -  түйсіну кеңістігі. Брессон осылайша Дрейер тек жанама түрде 
ғана қол жеткізген нәтижеге жете алады. Рухани аффект бұдан бы- 
лай бет әлпетте көрініс таппайды, кеңістікке енді ірі планға бағыну- 
дың немесе сәйкестенуге тырысудың, сондай-ақ оны ірі план секілді 
қарастырудың қаж еті жоқ. Енді аффект тікелей орташа планда, оған 
сәйкес болуға қабілетті кеңістікте ұсынылады. Брессонның дауыс- 
тарды өңдеудегі әйгілі әдісі, дауыстар дыбысының білінбеуі барлық 
сөйлемдерге жанама төл сөздің енуін ғана емес, болып ж атқан және 
бейнеленген жайттың әлеуетін, таза әлеует ретінде айқын көрініс та- 
батын аффектімен кеңістіктің сәйкестігін білдіреді.

8 Bresson, Notes sur le cinematographe, Gallimard, p. 95-96: «ФРАГМЕНТТЕУ туралы: 
РЕПРЕЗЕНТАТИВТІККЕ ұшырап қалмас үшін фрагменттеу өте қажет. Адамдарды және заттарды 
олардың жекелеген ажыратылатын бөліктерімен бірге көру қажет. Бұл -  бөліктерді ажырату. 
Оларға жаңа тәуелділік беру үшін оларды тәуелсіз ету».



СЕЗІМ-БЕИНЕ: САПА, МҮМКІНДІК, «КЕЗ КЕЛГЕН КЕҢІСТІК» 145

Кеңістік -  енді баршаға мәлім, анықталған кеңістік емес, ол бұдан 
былай, Паскаль Оже қолданысқа енгізген терминге сәйкес, «кез кел- 
ген кеңістікке»  айналады. Әлбетте, Брессон «кез келген кеңістікті» 
ойдан шығармайды, бірақ кеңістіктерді өз бетінше және өз мәнері- 
мен жасайды. Оже мұндай кеңістіктің түп-тамырын эксперименттік 
кинематографиядан іздеуді құп көрді. Бірақ кеңістік те киноның өзі 
секілді ескі деуге болады. «Кез келген кеңістік»  кез келген уақыт 
пен орынды сипаттайтын әмбебап абстракция емес. Бұл -  тек өз бір- 
тектілігінен, яғни метрлік қатынастарының қағидасынан немесе бө- 
ліктерінің байланысынан ғана айырылған ерекше дара кеңістік, сол 
себептен монтаж арқылы байланыстыру бүкіл ықтимал тәсілдермен 
жүзеге асуы мүмкін. Бұл -  мүмкіндіктің таза орны ретінде қабылда- 
натын виртуалды үйлесім кеңістігі. Шын мәнінде, тұраңсыздыңты, 
әртектілікті, мұндай кеңістікте байланыстың болмауын көрсететін 
жайт -  кезі келген іске асырудың, кез келген анықтаудың алдын- 
дағы шарттар сияқты бірегейліктің немесе әлеуеттің байлығы. Сон- 
дықтан біз белгілі бір кеңістікте (заттардың жай-күйінде) іске асқан 
сапа немесе мүмкіндік арқылы әрекет-бейнеті анықтағанда, оны сапа 
мен мүмкіндікті олардың бетте көрініс табатын қазіргі жай-күйімен 
байланыстыратын сезім-бейнемен салыстыру ж еткіліксіз. Енді біз се- 
зім-бейне белгілерінің екі түрі бар немесе бірінш іліктің екі фигурасы 
бар деп дәлелдейміз: бір жағынан, бетте немесе оның баламасында 
бейнеленген сапа мен мүмкіндік; ал екінші жағынан, «кез келген ке- 
ңістік» ауцымындагы сапа-мүмкіндік. Сонымен қатар екінш і түрі бі- 
ріншісіне қарағанда ж ұқарақ, аффектінің пайда болуын, қозғалысын 
және таралуын көрсетуге бейім болуы мүмкін. Мұның себебі -  Декарт 
атап көрсеткендей, адам беті, қозғалысы күрделі және аралас сезім- 
дерді білдіретін үлкен бірлік болып қала береді. Кулешовтың әйгілі 
әсерін беттің құбылмалы объектімен байланысы ғана емес, әр жолы 
түрлі аффектілерді білдіретін оның көріністерінің көпмағыналылы- 
ғы сипаттайды. Керісінше, бет әлпет пен ірі планды қарастыруды 
тоқтатып, ірі, орта және жиынтық пландар арасындағы айырмашы- 
лықтың тым қарапайым жүйесі шеңберіне сыймайтын күрделі план- 
дарды талдай бастаған сәттен бастап, біз әлдеқайда нәзік, сараланған, 
анықтауға қиын және адамға тән емес аффектілерді туындатуға қабі- 
летті «сезімдер жүйесіне» кіргендей боламыз9. Демек, сезім-бейне де 
шамамен қабылдау-бейненің жолын қайталайды: оның екі таңбасы

9 Бұл -  Боницердің «Соқыр кадр» (Le champ aveugle) атты туындысында көрсетілген тезистерінің 
бірі: өте қарапайым айырмашылықтар шегінен асып кеткен және пландар «екіұшты түсініксіз» 
немесе тіпті «бір-біріне қарама-қайшы» болған кезден бастап (бұл -  Дрейер шығармаларына 
өте тән құбылыс), кино тек қабылдауды ғана емес, сонымен қатар эмоциялық жаңа жүйеге ие 
болады.



146 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

болады, бірі -  қос полярлы құрамды белгі болса, екіншісі -  генети- 
калы қ немесе дифференциалды көрсеткіш. «Кез келген кеңістікті» 
сезім-бейненің генетикалық элементі деп есептеген жөн.

Ш изофренияға ш алдыққан жас қыз «шындыңңа сәйкессіздіктің 
алғаш қы сезімдерін» екі бейнемен кездескен кезде сезінеді: бірінші- 
сі -  жақындап келе ж атқан құрбысының арыстанның тұмсығындай 
боп үлкейетін бет-жүзі; екіншісі -  «алтындай сары ауқымға», шексіз- 
дікке айналатын бидай алқабының бейнесі10. Егер Пирс терминдеріне 
сүйенсек, сезім-бейнені сипаттайтын бұл белгіні былайша таңбалауға 
болады: 1) сапа мен мүмкіндікті бет әлпеттің көмегімен бейнелейтін 
икон; 2) осы сапа мен мүмкіндікті «кез келген кеңістікте» көрсететін 
квалисигнум  (немесе потисигнум). Йорис Ивенстің кейбір фильмде- 
рі квалисигнум дегеннің не екенінен хабар береді: «Мәселен, «Жаң- 
быр» (Regen) -  анықталған, нақты, бір жерде жауып ж атқан жаңбыр 
емес. Көзбен көруден туған бұл әсерлер кеңістікке немесе уақытқа 
қатысты түсініктермен тұтаса бірікпейді. Мұнда жауып тұрған шын 
жаңбыр емес, тек ол жапыраңтан-жапыраңңа сырғи тамғанда, тоған 
бетін шымырлатқанда, ж алғыз тамшы терезенің көзінен сырғанай 
сорғалағанда, үлкен қаланың қалың қарбаласы ылғал асфальтта кө- 
рініс тапқанда... үздіксіз сіркіреген үнсіз жаңбырдың сипаты қандай 
болатыны аса нәзік сезіммен бейнеленеді. Тіпті Роттердамдағы Бо- 
лат  көпір секілді теңдесі жоқ бірегей объект болса да, бұл металдан 
жасалған конструкция бірнеше мыңдаған алуан тәсілмен кадрланған 
бейматериалдың бейнелерге бөлінеді. Бұл көпірді түрлі тәсілмен кө- 
руге болатыны оны, шын мәніндегі, шынайылығынан айырады. Ол 
бізге белгілі бір мақсатты көздеген инженерлік туынды емес, оптика- 
лық әсерлердің өзіндік ңызыңты тізбегі секілді көрінеді. Бұл -  оның 
көз сүйсіндірер сыртқы сипаты, ал шын мәнінде мұның үстімен жүру 
ж үк пойызына қиын болар ед і...»11 Бұл -  көпірдің ұғымы емес, сон- 
дай-ақ оның формасы, металдан жасалған материалы, пайдалану 
тәсілдері мен атқаратын қызметі арқылы анықталатын заттардың 
жекелеген жай-күйі де емес. Бұл -  әлеуетті мүмкіндік. Ж еті жүз 
планды жедел монтаждаудың арқасында көпірдің түрлі көріністері 
алуан тәсілмен өзара үйлесім табуы мүмкін, ал олар бір-біріне бағыт- 
талмаған кезде «кез келген кеңістікте» өзара ұштасатын даралықтар 
жиынтығын құрайды. Бұл кеңістікте аталған көпір -  таза сапа, әлгі 
металл -  таза мүмкіндік, ал Роттердамның өзі -  аффект ретінде көрі- 
ніс табады. Сондай-ақ тіпті жаңбырдың өзі де енді жаңбырдың кон- 
цептісі емес, әлдебір жауын-шашынды жердегі ауа райының нақты

10 M. A. Sechehaye, Journal d'une schizophrene, P. U. F., p. 3-5.

11 Balazs, Le cinema, Payot, p. 167 (et L'esprit du cinema, p. 205).



СЕЗІМ-БЕИНЕ: САПА, МҮМКІНДІК, «КЕЗ КЕЛГЕН КЕҢІСТІК» 147

күйін де білдірмейді. Бұл -  жаңбырды, таза мүмкіндікті немесе таза 
сапаны қаз қалпында ұсынатын, бүкіл ықтимал жаңбыр атаулыны 
еш абстракциясыз ұштастырып, оған сәйкес «кез келген кеңістік- 
ті» қалыптастыратын даралықтар жиынтығы. Бұл -  аффект секілді 
жаңбыр және ол заттардың жеке жай-күйінде іске аспағанына қара- 
мастан, оның абстрактілі немесе жалпы идеясына ештеңе қарсы тұра 
алмайды.

3
«Кез келген кеңістікті» (студияда немесе сыртта) қалай құруға бо- 

лады? Нақты кеңістіктен, берілген заттардың жағдайынан «кез кел­
ген кеңістікті» қалай шығарған жөн? Мұны жүзеге асырудың бірін- 
ші тәсілі -  көлеңке: көлеңкеге толы немесе көлеңке жапқан кеңістік 
«кез келген кеңістікке» айналады. Біз экспрессионизмнің түнекпен 
және жарықпен, бұлыңғыр қара фонмен және сәулелі негізбен қалай 
жұмыс істейтінін көрдік: екі күш  бір-бірімен ұстасады, балуандарша 
бірін-бірі құшағына қысады, кеңістікке айқын тереңдік және айрық- 
ша әрі өзгеріске ұшыраған перспектива береді. Осы тереңдік пен перс­
пектива біресе жарық пен көлеңкенің бірте-бірте үдей түсетін үйле- 
сімімен, біресе кезектесіп отыратын қарама-қайшы жолақ түріндегі 
көлеңкелермен толтырылады. «Готикалық» әлем сұлбаларды баты- 
рады немесе сындырады, заттарға өз даралығын жоғалтатын бейор- 
ганикалық өмір береді және кеңістікті шексіз нәрсеге айналдырып, 
оның әлеуетін арттырады. Тереңдік -  кеңістікті кейде түпсіз қара тү- 
некке тартатын, кейде ж ары ққа алып шығатын күрес орны. Кейде, 
керісінше, кейіпкер жарық шеңбердің фонында адам қорқатындай 
біртүрлі түсініксіз, сиықсыз ж алпайып кетеді немесе оның көлеңкесі 
ж ары ққа қарсы және ақ фонда орналасқанда бүкіл қоюлығынан айы- 
рылады; бірақ бұл «жарық және қараңғы мәндер инверсиясының» 
арқасында, тереңдікті алдыңғы планға қоятын перспективаны ин- 
версиялау арқылы жүзеге асады12. Мұндай жағдайда көлеңке өзінің 
болжаушы қызметін толығымен орындап, Қауіп-қатер аффектісін ең 
таза күйінде бейнелейді; «Тартюф», «Носферату» фильмдеріндегі 
көлеңкелер немесе «Табу» картинасындағы ұйықтап ж атқан ғашық- 
тардың үстінен түсетін дін қызметшісінің көлеңкесі, міне, осындай. 
Көлеңке шексіз ұзарады. Осылайша ол заттардың жай-күйімен неме­
се өзін туындататын кейіпкерлердің тұру қалпына сәйкес келмейтін

12 Бувье және Летра Мурнаудың әртүрлі әдістеріне талдау жасады: Nosferatu, Cahiers du 
cinema-GaNimard, p. 56-58, 135-137, 149-151. Экспрессионизмдегі көлеңкелердің рөлі туралы 
қараңыз: Lotte Eisner, L'ecran demoniaque, Encyclopedie du cinema, ch. VIII (Потта Эйснер әсіресе 
«Көлеңке: түнгі елес» фильмін егжей-тегжейлі талдайды).



148 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

виртуалды байланыстарды анықтайды: Артур Робинсонның «Көлең- 
ке: түнгі елес» атты фильмінде екі алақан өз көлеңкелерінің ұзаруы 
арқылы ғана бір-біріне шырмалады, ал әйелді денесінің көлеңкесіне 
түскен оған ғашықтардың қолдарының көлеңкелері аймалайды. Бұл 
фильм рөлдер, мінездер және заттардың күйі қызғаныш аффектісі- 
нің жандануы бой тасалаған жағдайда жүзеге асуы ықтимал нәрсені 
анық көрсете келе, виртуалды байланыстарды еркін дамытады: яғни 
аффектіні заттардың жай-күйінен тәуелсіз етеді. Үрейлі фильмдер- 
дің неоготикалың кеңістіктерінде Теренс Фишер Дракуланы жерге 
қозғалмастай етіп шегелеп, өлтірген кезде сезім-бейненің бұл дербес- 
тігін шарықтау шегіне дейін жеткізді, алайда бұл қаза азаптау өтетін 
орынға крестің көлеңкесін дәл түсіретін жанып ж атқан диірменнің 
қалақтарымен виртуалды байланыста болады («Дракуланы ң көңіл- 
дестері»).

Лирикалық абстракция дегеніміз -  мүлде басқа тәсіл. Ол жарық 
пен ақтың арақатынасы арқылы анықталатынын, бірақ мұнда кө- 
леңке маңызды рөлін сақтап қалатынын біз көрдік, ал экспрессио- 
низмде олай емес екенін білеміз. Себебі экспрессионизм қайш ылық, 
қақтығыс немесе күрес -  яғни рухтың түнекпен күрес қағидасын 
дамытады. Лирикалық абстракцияны жақтауш ылар үшін рухтың 
әрекеті күрес емес, оның баламасы, әлдебір іргелі «немесе... немесе» 
саналады. Енді көлеңке шексіз созылмайды немесе ең соңғы шегіне 
дейін дағдылы тәртібін өзгертпейді. Ол енді заттардың күйін шексіз 
созбайды, дегенмен заттардың күйі мен оны еңсеретін мүмкіндік, 
виртуалдық арасындағы баламаны білдіреді. Мәселен, осылайша 
Ж ак Турнер үрейлі фильмнің готикалық дәстүрімен байланысын 
үзді; оның көмескі және жарқыраған кеңістіктері, жарық фондағы 
қараңғы түндері оны лирикалық абстракцияны жақтауш ы деп есеп- 
теуге мүмкіндік береді. «Мысық адамдар» фильмінде бассейндегі 
шабуыл ақ қабырғадағы көлеңкелер ретінде ғана көрсетілген. Бұл 
не: қабыланға айналған әйел ме (виртуалды байланыс), әлде жай қа- 
шып құтылған қабылан ғана ма (нақты байланыс)? Бұл «Мен зом- 
бимен серуендедім» фильмінде бақсыға кім қызмет көрсетеді: қайта 
тірілген марқұм ба, әлде миссионер ықпалындағы жарлы қыз ба13? 
«Лирикалық абстракция» мектебінің түрлі өкілдерінен дәйексөз 
келтіруге мәжбүр болғанымызға таңғалудың жөні жоқ: экспрессио- 
нистер сияқты олар бір-бірінен ерекшеленеді және бұл бағытты жақ- 
таушылар көзқарастарының әралуандығы ұғымның тұрақтылығына

13 Бұл жерде Ж-М. Сабатьенің «Фантастикалықкиноның классикасы» (Les classiques du cinema 
fantastique de J.-M. Sabatier, Ed. Balland) сөздігіндегі Жак Турнер туралы мақалаға сүйенуге 
болады. Готикалық үрдіске қарсы қойылатын үрейлі фильмдердің бұл «баламасы» продюсер 
льютон мен la R. K. O. кинокомпаниясымен тығыз байланысты (сабатье қар.).



СЕЗІМ-БЕИНЕ: САПА, МҮМКІНДІК, «КЕЗ КЕЛГЕН КЕҢІСТІК» 149

еш кедергі жасамайды. Шын мәнінде, лирикалық абстракциядағы ең 
маңыздысы -  мұнда рух ш айқасқа түспейді, әлдебір баламаның жете- 
гіне ереді. Бұл балама эстетикалық немесе ңұштарлың (Штернберг), 
этикалық (Дрейер) немесе діни (Брессон) сипатта кездесуі, тіпті осы 
әртүрлі тәсілдердің арасында шексіз құбылуы мүмкін. Мысалы, 
Штернберг туындыларында әйел-кейіпкер ақ сары немесе жарқыра- 
ған суық қосжынысты жаратылыс, әлде ғаш ық, тіпті тұрмыс құрған 
әйел болудың қайсысын таңдау қажеттігі жекелеген жағдайларда 
ғана («Марокко», «Ақ сары Венера», «Ш анхай экспресі»), дегенмен 
бүкіл шығармашылығында көрініс табады: «Ж еңілтек патшайым» 
фильмінде жарты бөлігін көлеңке алып ж атқан жалғыз ірі план бар, 
бұл -  патшайым махабаттан бас тартып, билікті салңынңандылың- 
пен басып алуды таңдаған кездегі план. «Ақ сары Венераның» бас ке- 
йіпкері, керісінше, ерлі-зайыптылар мен ана махаббатын қайта табу 
үшін ақ смокингтен бас тартады. Штернбергтің баламалары аса сезім- 
тал болғанымен, Дрейердің немесе Брессонның шектен тыс сезімтал 
көрінетін баламаларынан кем емес дәрежеде рух сипатына жатады14. 
Қалай болғанда да, Кьеркегордың пікірінше, сенім ңаншалыңты өз- 
генің емес, ңұштарлыңтың, аффектінің ісі болса, бұл жердегі сөз де 
соншалықты дәрежеде ңұштарлың немесе аффект туралы ғана болып 
отыр.

Сонымен, лирикалық абстракция ақ түспен басты ңарым-ңатына- 
сының ішінен өзінің экспрессионизммен айырмашылығын ұлғайта 
түсетін екі нәтижені -  қатынасқа қатысушылардың өзара қарсылы- 
ғының орнына кезектесіп келуін; ңаңтығыстың немесе шанңастың 
орнына баламаны, яғни рухани таңдауды шығарады. Бір жағынан, 
бұл -  ақ пен қараның кезек алмасуы: жарықты қамтитын ақ түс, 
жарық аяқталған тұстан басталатын ңараңғылың, кей кезде қарым- 
қатынастың үшінші құрамдас бөлігі саналатын бұлыңғырлың секіл- 
ді күңгірт, сұр түс. Кезектесулер бір бейнеден екіншісіне ауысатын 
тұста немесе тіпті бір бейненің шеңберінде жүзеге асады. Брессонда 
бұлар -  «Ауылдағы дінбасының күнделігіндегі» сияқты ырғақты ке­
зектесулер немесе «Көл Ланселотындагы» секілді күн мен түннің 
алмасуы. Дрейерде кезектесулер «үндестік конструкциясын» және 
кеңістікке қыш тақта төсенішті қалыптастырып, геометриялық құ- 
рылымның ең жоғары сатысына жетеді («Қиямет күні» және «Сөз»). 
Екінші жағынан, рух баламасы ңарым-ңатынастардың құрамдас 
бөліктеріне, яғни ізгілік пен зұлымдыққа, сенімсіздікке немесе

14 1959 жылы 30 желтоқсанда d'Arts журналында жарияланған мақаласында Луи Малль 
Брессон мұрасындағы, әсіресе «Қалтақағар» фильміндегі сезімдік элементтерді баса айтты. 
Керісінше, Штернберг әсіресе «Шанхай экспресінде» спиритуалистік тұрғыдан түсіндіріледі 
(қараңыз: ғибадат ету көрінісі).



150 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

немңұрайдылыңңа сәйкес келетін секілді, бірақ бұл жұмбақ түрде 
жүзеге асады. Ш ындығында, ақ түсті таңдап алу «қажет пе?» деген 
сұрақ туындайды. Дрейер мен Брессонда түрме камерасына және ау- 
руханаға қатысты ақ түс Штернбергтегі ызғарлы ақ түс секілді үрейлі 
әрі ұсқынсыз сипатта болады. Қызыл патшайым таңдап алған ақ түс 
сырластық қатынастардың ңұндылыңтарынан түбегейлі бас тартуды 
білдірсе, ақ сары Венера, керісінше, ақ түстен бас тарту арқылы сол қа- 
тынастарға қол жеткізеді. Дәл осы сырластық қатынастар ңұндылың- 
тарын «Қиямет күні» фильміндегі бас кейіпкер әйел пресвитериан- 
ның ақ түсінен емес, анық көрінбейтін, көмескі көлеңкеден табады. 
Ж арықты «тұтқынға алатын» ақ түс ж ары ққа жат болып қала беретін 
қара түстен еш артық емес. Бұған қоса, рухтың баламасы ешқашан 
тікелей өзіне түпнегіз саналатын ңарым-ңатынастардың кезектесуіне 
ұласпайды15. Паскальдан Кьеркегорға дейін өте ңызыңты идея өрбіді: 
балама ңарым-ңатынасңа қатысушыларды таңдауға емес, керісінше, 
таңдаушының тірш ілік тәсілдеріне бағытталады. Таңдау жоқ екеніне 
көзіңді жеткізіп қана, кейде моральдық (игілік, борыш), кейде физи- 
калы қ (заттардың жай-күйі, жағдай), кейде тіпті физиологиялық (бір 
нәрсе иеленуді қалау) қажеттіліктерге байланысты жасауға болатын 
таңдау түрлері бар. Рухани таңдау таңдаушының тірш ілік тәсілі (тек 
ол бұл туралы білмесе ғана) және таңдау туралы білетіннің тіршілік 
тәсілі арасында жүзеге асады. Бұл таңдаудың немесе таңдау жоқтық- 
тың таңдауы секілді көрінеді. Егер таңдауды саналы түрде жете түсін- 
сем, демек, енді мен жасай алмайтын таңдаулар, мен қолдана алмай- 
тын тірш ілік ету тәсілдері бар, өзімді «таңдау жоқ» деп сендіргенде 
ғана мен тірш іліктің барлық тәсілдерін пайдаланамын. Паскальдың 
әйгілі бәсінде де дәл осылай делінеді: ңарым-ңатынастардың кезекте- 
суі -  Құдайдың бар болуының куәсі, оны терістеудің және «екіұдай 
жағдайының» (күдік, жалтақтық) дәлелі; бірақ рух баламасы басқа, 
ол Құдай бар деп «бәстесетін» адамның тірш ілік ету тәсілі мен Құдай 
жоқ деп «бәстесетіннің» немесе бәстесуді қаламайтынның тіршілік 
ету тәсілінің арасында орналасады. Паскальдың айтуынша, бұлардың 
тек біріншісі ғана таңдау қажеттігін жете түсінеді, ал одан кейінгіле- 
рі әңгіме не туралы екенін білмегенде ғана өз таңдауын жасай алады. 
Қысқасы, рухани айңындың секілді таңдаудың да өзінен басқа объек- 
тісі болмайды: мен таңдауды таңдаймын да, осылайша «таңдау жоқ» 
жұмыс тәртібінде жасалған бүкіл таңдауларды жоямын. Кьеркегор 
«балама» деп, ал Сартр бұл теорияның атеистік нұсқасында «таңдау» 
деп атаған ұғымның басты мәні осында жатыр.

15 Кезектесулер мен рух баламасына қатысты көп талдау элементтерін біз Филипп Парреннің 
Дрейер туралы еңбегінен (ibid.) және Мишель Эстевтің Брессон туралы туындысынан табамыз 
(Robert Bresson, Seghers).



СЕЗІМ-БЕИНЕ: САПА, МҮМКІНДІК, «КЕЗ КЕЛГЕН КЕҢІСТІК» 151

Паскальдан Брессонға, Кьеркегордан Дрейерге дейін шабыттың 
бірыңғай желісі түзілген. Лирикалық абстракцияны жақтауш ы ре- 
жиссерлердің туындылары өз тірш ілігінің нақты тәсілдерін көрсете- 
т ін  кейіпкерлерге өте бай. Құдайдың, Ж аңсылыңтың және Ізгіліктің 
ақ адамдары, Паскальдың озбырлау, бәлкім, екіжүзділеу «тақуала- 
ры», моральдық немесе діни қаж еттілік үшін тәртіпке шақырушы 
сақш ылар бар. Бойын сенімсіздік билеген сұр адамдар бар (мысалы, 
Дрейердің «Қансоргышынъщ» кейіпкері немесе Брессонның «Лансе­
лоты», тіпті «Қалтацагары» -  бұл фильм бастапқыда «Сенімсіздік» 
деп аталған). Ж амандық жасайтын тірш ілік иелері бар, Брессонда 
олар өте көп кездеседі («Булон орманының ханымдары» фильміндегі 
Эленнің кегі, «Бальтазардағы» Ж ерардың жауыздығы, «Қалтақа- 
гардагы» ұрлық, «Ақша» фильміндегі Ивонның қылмыстары). Янсе- 
низмге құлай берілсе де, Брессон ізгілікке де, зұлымдыққа да қызмет 
ететін туындылардың біркелкі абыройсыздығын көрсетеді: «Ақша» 
фильмінде діндар Люсьен жалған куәлік етуге және сол үшін атқа- 
рылатын ұрлық әрекеттерге байланысты ғана ңайырымдылың жа- 
сайды, ал Ивон өз жақынының игілігі үшін қылмысқа барады. Ме- 
йірімді адам әрекет етуін міндетті түрде жауыз адам келетін жерден 
бастайды деуге болатын секілді. Алайда әлі де көңіл қалауын білді- 
ретін жамандық таңдауы емес, істі толығымен жете түсіне отырып, 
зұлымдыңтың «пайдасына» таңдау неліктен болмауы керек? Брессон 
жауабының Гете Мефистофелінің жауабынан еш айырмасы жоқ: біз, 
шайтандар немесе қанішерлер, тек бірінші актіде ғана еркін боламыз, 
екінш і актіде құлдарға айналамыз. Суық ақыл «Қалтацагардагы» 
комиссардың аузымен (тым ділмарланбай) дәл осыны айтады: «тоқ- 
тау мүмкін емес», сіз таңдаған жағдай сізге енді таңдау мүмкіндігін 
бермейді. Міне, дәл осы мағынада жоғарыда айтылған кейіпкерлер- 
дің үш түрінің де қате таңдауға, яғни кейіпкер таңдаудың бар (немесе 
әзірге бар) екенін теріске шығарған кезде ғана жүзеге асырылатын 
таңдауға қатысы бар. Лирикалық абстракция тұрғысынан мұндай 
таңдау -  таңдауды қатаң рухани айңындың секілді ұғыну екені бір- 
ден түсінікті болады. Бұл ізгілікті, не жамандықты таңдау емес. 
Бұл -  таңдаушы таңдайтын таңдау да емес, кез келген уақытта қай- 
та қолдана алу, қайтадан басынан бастау, сол арқылы әр жолы бәрін 
ойындағы бәске тігіп, өзін таныту мүмкіндігі айқындайтын таңдау. 
Тіпті бұл таңдау жеке тұлғаның өзін-өзі құрбан етуіне әкелсе де, ол 
бұл тәуекелге әр жолы бәрін басынан бастайтынын және әр жолы бұл 
әрекетті қайталайтынын білген жағдайда ғана барады (бұл жерде де 
экспрессионизмнен едәуір айырмашылығы бар концепцияға сәйкес 
құрбандық бір-ақ рет жасалады). Штернбергте де шынайы таңдауды 
жүзеге асыратын -  ж еңілтек патшайым  емес, «Ш анхай экспресі»



152 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

фильміндегі кек алуды таңдаған әйел де емес, өзін-өзі ңұрбандыңңа 
шалуды таңдап алған кейіпкер: ал оның бір ғана шарты болды -  ақ- 
талмау, өзін ақтауға тырыспау, есеп бермеу. Дұрыс таңдау жасаған 
кейіпкер өзін құрбан етуде немесе үздіксіз қайта басталып отыра- 
тын ңұрбандыңтың ар жағында өзін табады: Брессонда бұл -  Ж анна 
д'Арк, өлім жазасына кесілген адам, ауыл дінбасы; Дрейерде -  тағы 
да Ж анна д'А рк, сондай-ақ оның көлемді трилогиясының кейіпкер- 
лері: «Қиямет күні» фильміндегі Анна, «Сөздегі» Ингер, сондай-ақ 
Гертруд. Сондықтан жоғарыда қарастырылған кейіпкерлердің үш 
түріне төртінші түрін -  шынайы таңдау жасайтын немесе таңдауды 
жете түсінетін кейіпкерді қосу қажет. Мұндағы мәселе -  аффектіге, 
өйткені егер басқа кейіпкерлер аффектіні белгіленген бір тәртіп неме- 
се тәртіпсіздік шеңберіндегі өзектілік ретінде таныса, дұрыс таңдау 
жасаған кейіпкер Ланселоттың сыпайы махаббаты секілді аффектіні 
таза мүмкіндік немесе әлеуеттілік деңгейіне дейін көтереді, сондай- 
ақ аффектіден жандауға бой алдырмаған, яғни кез келген іске асы- 
рылу (мәңгі қайталанатын бастама) шеңберінен асатын бөлікті не- 
ғұрлым көп шығарып алса, аффектіні де соғұрлым нақты бейнелеп, 
жүзеге асырады. Брессон кейіпкердің бесінші түрін, яғни бесінші ке- 
йіпкерді -  «Бальтазар» фильміндегі есекті қосты. Таңдау мүмкіндігі 
жоқ болғандықтан, есек тек таңдау жоқтығының немесе адам жаса- 
ған таңдаудың салдарын ғана біледі, яғни денелерде жүзеге асатын 
және оларды жаралайтын оқиғалардың бет жағынан ғана хабардар, 
оқиғалардың болуынан немесе олардың рухани анықтығы шеңбері- 
нен тыс бөліктеріне жете алмайды (сондай-ақ оларды айқын бере де 
алмайды). Сондықтан есек -  адамдар жауыздық жасайтын ең ұнамды 
нысан, бірақ ол Иса пайғамбармен немесе таңдаулы адаммен одақта- 
сып, басымдыңңа ие болады.

Адамгершілікке қайш ы келетін, дінге қарсы тұратын шамадан 
тыс морализм -  осындай да оғаш ой бола ма?! Ницшемен ешбір түйі- 
сер нүктесі жоқ, алайда Паскальмен және Кьеркегормен, янсенизм- 
мен және реформизммен (тіпті Сартр мысалында да) ортақ тұстары 
жетерлік. Ол философия мен киноның арасында өте құнды қатынас 
орнатады16. Ромер үшін де тірш ілік ету тәсілдерінің, таңдаудың, жал- 
ған таңдаудың және таңдауды жете ұғынудың тұтас бір тарихы «Ғиб- 
рат т ы хикаялар»  топтамасын әзірлеуде зор маңызға ие болды (әсіре-

16 ХІХ ғасырдың екінші жартысында философия өз мазмұнын жаңартуға ғана емес, өзін 
танытудың жаңа құралдары мен формаларын табуға да бар күшін салды, бұл бірден-бір ортақ 
ерекшелігі -  бәрі өздерін әлдебір болашақ философиясының алғашқы өкіліміз деп сезінетін 
алуан түрлі ойшылдарда байқалады. Бұл Кьеркегордың мысалынан айқын көрінеді. (Францияда 
бұл тақырыпты алғаш болып Ренувье мен Лекье, олардың, сондай-ақ таңдау идеясымен де 
айналысқан, өкінішке қарай, бүгінде ұмытылған пікірлестері қозғаған еді). Егер Кьеркегорды ғана 
айтсақ, оған тән тәсілдердің бірі -  оқырманға айқын тану қиынға соғатын нәрселерді ойлауға



СЕЗІМ-БЕИНЕ: САПА, МҮМКІНДІК, «КЕЗ КЕЛГЕН КЕҢІСТІК» 153

се «Модта өткізген түнімде», сондай-ақ күйеуге шығам деп шешіп, 
мұнысын жалпыға ж ария еткен, ол шешімді басқа дәуірде тұрмысқа 
шығудан бас тартуды  қандай әдіспен таңдаса, тура сол әдіс арқылы, 
нағыз паскальдық санамен немесе дәл сондай мәңгілікке және шек- 
сіздікке қарай ұмтылыстың көмегімен қабылдаған жас қыз туралы 
баяндайтын кейінгі «<Сәтті неке» фильмінде). Не себептен бұл тақы- 
рыптар философия мен кинематография үшін өте маңызды? Нелік- 
тен бұл мәселелердің бәріне ерекше көңіл аударылады? Философияда 
да, кинематографияда да, Паскаль мен Брессонның, Кьеркегор мен 
Дрейердің шығармаларында да «таңдауды таңдаудан тұратын шы- 
найы таңдау бізге бәрін қайтарып бере алады» деген пікір берілген. 
Ш амасы, ол жоғалтқанымыздың бәрін әлде құрбандық сәтінде, әлде 
құрбандық шалар алдында құрбан рухынан қайта табуға көмектессе 
керек. Кьеркегор былай жазған: «Егер біз ңалыңдыңтан бас тартып, 
шынайы таңдау жасасақ, оған біздің қолымыз жетеді; Ыбырайым өз 
ұлын ңұрбандыңңа шалмақ болған ниеті арқылы онымен қайта табы- 
сады. Агамемнон қызы Ифигенияны құрбан етеді, бірақ оның мұны- 
сы -  өз борышын өтеу үшін ғана еді, ол таңдаудың жоқтығын таңдай- 
ды. Ыбырайым, керісінше, ізгіл ік  пен зұлымдықтың ар жағындағы 
Құдаймен байланыстыратын таңдауды жете ұғынып, таңдауға сай 
ғана өзінен де артық жақсы көретін ұлын ңұрбандыңңа шалмақ бол- 
ды: сондықтан да ұлы оған қайтарып берілді. Бұл -  нағыз лирикалық 
абстракция».

Біз заттардың күйі анықтайтын және «ақ-қара-сұр, ақ-қара-сұр...» 
түстердің кезектесуінен жасалған кеңістікті негізге алдық. Бұған 
қоса біз «ақ түс борышымызды немесе билігімізді білдіреді; қара түс 
әлсіздігімізді немесе зұлымдыңңа құмарлығымызды білдіреді, ал сұр 
түс жалтақтығымызды, ізденісімізді немесе немқұрайдылығымызды 
білдіреді» деп тұжырымдадың. Содан соң, рухтың баламасы деңгейі- 
не көтерілдік, сөйтіп, тірш ілік ету тәсілдерінің арасынан біреуін таң- 
дауымызға тура келді: кейбір тәсілдер -  ақ, қара немесе сұр -  бізде 
таңдау мүмкіндігі жоқ (немесе мүлде қалмады) дегенді білдірді; бірақ

енгізуі: бұл -  нақты мысалдың, жеке күнделіктен алынған үзіндінің, ертегінің, күлкілі әңгіменің, 
мелодраманың және т.б. қосындысы секілді дүние. Мәселен, «Кеш орындалған блюз» таңғы ас 
үстінде өз отбасына жеке күнделігін оқып беріп отырып, кенеттен: «Мүмкіндік беріңдер, әйтпесе 
тұншығып барамын!» -  деп айқайлап, терезеге ұмтылатын буржуа хикаясы, міне, осындай. 
«Өмір жолы кезеңдері» фильміндегі күнде бір сағат қана ақылынан адасатын, ұқсастықтарды 
жинақтап, белгілейтін заң іздеуші бухгалтердің хикаясы да осы іспетті: бір күні ол жезөкшелер 
үйіне барады, бірақ онда не болғаны еш есінде қалмайды, ал бұл -  «оны ақылынан адасуға 
жетелейтін мүмкіндік...» «Үрей мен дірілде» мультфильмге ұқсайтын «Агнесса және құйрықты 
бақа» атты ертегі бар, Кьеркегор оның бірнеше нұсқасын берген. Басқа да мысалдар өте көп. 
Бірақ заманауи оқырман бұл тосын үзінділерге атау беру тәсілін таба алуы мүмкін: бұл әр 
жағдайда философияда және дінтануда алғаш рет көрініс табатын сценарий, нағыз синопсис 
еді.



154 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

тек басқа тәсіл ғана «біз таңдау жасаймыз немесе оны жете ұғына- 
мыз» дегенді меңзейді. Бұл -  ақ, қара және сұр түстерден тыс имма- 
ненттік немесе рухани таза жарық. Осы ж ары ққа жетсек болды, ол 
бізге бәрін қайтарып береді. Ол бізге енді жарықты тұтас «тұтқын- 
дамайтын» ақ түсті, енді жарықтың тоқтағанын білдірмейтін қара 
түсті, енді жалтаңтыңты немесе немңұрайдылыңты білдірмейтін сұр 
түсті қайтарады. Біз таңдайтын нәрсеміздің таңдаудың өзінен айыр- 
масы болмайтын рухани кеңістікке жеттік. Сонымен, лирикалық 
абстракция жарық пен ақ түстің шытырман оқиғасы арқылы анық- 
талады. Бірақ бұл шытырман оқиғаның эпизодтары, ең алдымен, жа- 
рықты «тұтқынға алатын» ақ түстің жарық тоқтайтын қара түспен 
кезектесуіне, содан соң, бізге ақ түсті және қара түсті қайтарып бере- 
тін баламада жарықтың босатылуына септігін тигізеді. Орнымыздан 
қозғалмай-ақ, бір кеңістіктен екіншісіне -  бізге физиканы (немесе 
метафизиканы) қайтарып беретін физикалық кеңістіктен рухани ке- 
ңістікке өттік. Бірінші кеңістік жалғыз адамдық жеке бөлме және тұ- 
йық, екіншісінің сырттай қарағанда одан еш айырмасы ж оқ, тура сол 
секілді, тек ол рухани ашыңтыңңа ие болып, соның арқасында өзінің 
бүкіл шартты міндеттемелерінен және материалдық қажеттіліктері- 
нен іс жүзінде немесе заң жүзінде бас тарту арқылы оларды жеңеді. 
Өзінің «фрагменттеу» қағидасы арқылы Брессон дәл осыны ұсынған 
еді: біз фрагменттерге бөлетін тұйық жиынтықтан өзіміз жасайтын 
немесе қайта жасайтын ашық рухани тұтастыққа өтеміз. Дрейерде де 
осыған ұқсас құбылыс бар: Ы қтимал құбылыс кеңістікті рух өлшемі 
етіп ашты (төртінші немесе бесінші өлшемдер). Кеңіст ік өзінің ай- 
цындыц қасиетінен айы ры лы п,рух күшіне, үздіксіз жаңғыртылатын 
рухани шешімге ұқсас «кез келген кеңістікке» айналды: осы шешім 
аффектіні немесе «өзіндік күйзелісті» қалыптастырады және кеңіс- 
тік бөліктерін біріктіруді өз міндетіне алады.

Түнек және рух күресі, ақ түс және рухтың баламасы -  осы екі әдіс 
арқылы кеңістік «кез келген кеңістікке» айналады және нұр шаш қан 
жарықтың рухани күшіне дейін көтеріледі. Мұнымен қатар, үшінші 
әдісті -  реңк әдісін де қарастыру қажет. Бұл -  енді экспрессионизм- 
нің күңгірт кеңістігі емес, тіпті лирикалық абстракцияның ақ кеңіс- 
тігі де емес, колоризмнің бояулы кеңістігі. Сурет өнеріндегі секілді 
біз колоризмді біртүстіліктен немесе көптүстіліктен ажыратамыз, 
өйткені бұл екеуі Гриффит немесе Эйзенштейн еңбектерінде тек түрлі 
түсті бейне ғана қалыптастырды және реңк түс-бейнеден бұрын бол- 
ған.

Белгілі бір мағынада экспрессионистердің түнегі мен лирикалық 
ақ рең түстердің рөлін ойнайды. Дегенмен шынайы реңк түс-бейне 
«кез келген кеңістіктің» үшінші түрін білдіреді. Мұндай бейненің



СЕЗІМ-БЕИНЕ: САПА, МҮМКІНДІК, «КЕЗ КЕЛГЕН КЕҢІСТІК» 155

басты формалары мыналар: ж азық үлкен кескіндердің бет жағында- 
ғы түс, басқа түстердің бәрін өз бойына сіңіретін атмосфералық түс, 
бір реңктен екіншісіне өтетін түс-қозғалыс. Бейненің бұл түрлері 
мюзиклден және оның заттардың шартты күйінен шексіз мүмкін- 
діктердің виртуалды әлемін бөліп шығару қабілетінен бастау алған 
болуы ықтимал. Бұл үш форманың ішінен тек түс-қозғалыс қана 
кинематографияға жатады, ал қалғандары толығымен сурет өнері- 
нің мүмкіндіктері ретінде танылған. Әйтсе де реңк түс-бейне, біздің 
ойымызша, кинода басқа сипатта көрінеді; ол сурет өнеріне де тән 
болғанымен, кинематограф оған өзгеше мән және өзге қызмет береді. 
Бұл -  түс-бейненің сіңіргіш  сипаты. Годардың «бұл қан емес, қызыл 
бірдеңе» деген формуласы -  колоризмнің формуласы. Боялған қара- 
пайым объектіден айырмашылығы, түс-бейне қандай да бір объекті- 
ге қатысты емес, бірақ ол сіңіре алатынының бәрін бойына сіңіреді: 
бұл -  оның өзі қамти алатын жердегінің бәрін иемденетін қабілеті не- 
месе бір-біріне мүлде ұқсамайтын заттарға ортақ қасиет. Түр-түстің 
әлдебір символизмі бар, бірақ ол белгілі бір түс пен аффектінің -  мә- 
селен, жасыл түс пен үміттің арасында байланыс орнату емес. Кері- 
сінше, түстің өзі -  аффект, яғни өзі қамтитын барлық объектілердің 
виртуалды үйлесімі. «Аньес Варданың фильмдері, әсіресе «Бақыт» 
көрермендерді ғана емес, кейіпкерлерді де, әсер етуші күрделі қоз- 
ғалыстар арқылы түстерді өзара толықтыра түсетін ситуацияларды 
да «сіңіреді» деп бірде Олье атап өткен еді17. Бұған дейін бұл құбы- 
лыс «<Пуэнт Курт» фильмінде байқалды, онда ақ пен қара қосымша 
түстер ретінде түсіндіріліп, ақ түс әйел, «ақ» жұмыс, «ақ» махаббат 
және «ақ» өлім жағына шықты; ал қара түс «абстрактілі ерлі-зайып- 
тылар» өзара әңгімесімен баламасын немесе бірін-бірі толыңтырудың 
ақ-қара кеңістігін жасаған кезде ер адамды жақтады. Дәл осы компо­
зиция «Бақыт» фильмінде ақшулан-күлгін түс пен алтындай қыз- 
ғылт-сары түстердің бірін-бірі толықтыруы және осы түстерге сәйкес 
келетін құпия кеңістікте кейіпкерлерді біртіндеп «сіңіру» арқылы 
колористикалық кемелдікке жетеді. Егер біз бұл жағдайда әлдебір 
концепцияның ықтимал аңиңаттығын анықтай түсу үшін әрқилы 
кинорежиссерлерге жүгінуді жалғастырсақ, толық түрлі түсті кино 
пайда болған кезден бастап, Миннелли «сіңіруді» бейненің осы ж аңа 
өлшемінің таза кинематографиялық мүмкіндігі ретінде пайдалан- 
ды. Осы себептен оның фильмдерінде арманның орны бөлек: арман 
дегеніміз -  тек түсті сіңіргіш форма ғана. Оның шығармашылығын- 
да, мюзиклдерінде өз арманына, әсіресе өзгелердің арманы мен өткен

17 Claude Ollier, Souvenirs ecran, Cahiers du cinema-Gallimard, p. 211-218 (және 217 бет: «түстің 
көмегімен оқшаулау»).



156 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

өміріне («Иоланда мен ұры», «Теңіз қарақшысы», «Жижи», 
«М елинда»), Өзгенің құдіреті туралы арманға («Сұрқия мен сұлу») 
сіңіп кеткен кейіпкерлер тақырыбы толастамайды. Миннелли мұның 
шыңына кейіпкерлері соғыс сұмдықтарын бастан өткеретін «Апо- 
калипсист ің салт атты төрт сарбазы» фильмінде жетті. Оның 
фильмдерінің бәрінде арман өрмекшінің торына ұқсайтын кеңістікке 
айналып, арманшылдың өзін ғана емес, ол еліктіретін тірі олжаларды 
да тұзаққа түсіреді. Егер заттардың күйі әлем қозғалысына, ал кейіп- 
керлер би тұлғаларына айналса, онда оларды түстердің әсемдігінен 
және оның зымиян, тойымсыз, қиратқыш  («Ұ зын-шұбақ тіркеме» 
фильміндегі ашық сары күйме секілді) деп атауға болатын сіңіргіш 
қызметінен ажыратып алу мүмкін емес. Миннеллидің осы бір қайта 
оралмас шытырман оқиғаны мейлінше дәл бейнелей алатын сюжетті 
таңдап алғаны тамаша болды: Ван Гогтың түске жалтақтай, үрейлене 
және құрметпен қарауы, аш қан ж аңалықтары мен картиналарының 
әсемдігі, ш ығармашылыңңа құлай берілуі, болмысы мен санасының 
сары түске енуі («Ван Гогтың цайнаган өмірі»)18.

Кинематографиядағы ең ұлы колористердің бірі Антониони ке- 
йіпкерлерді және өзгертілген жағдайларды қиял немесе үрей кеңіс- 
тігінде әлі де сақтайтын, түстердің сіңіруші қызметін еңсеру үшін 
барынша ңаныңтырылған суық түстерді қолданады. Антониониде 
түс кеңістікті өзі сіңіргеннің бәрін жоқ қылатын бос қуыс дәрежесіне 
дейін жеткізеді. Бонитцер былай деп жазды: «Авантюрадан» бастап, 
Антонионидің басты ізденістері бос план, «елсіз» план аясында жү- 
зеге асты. Атауы көрсетіп тұрғандай, «Тұтылу» фильмінің соңында 
ерлі-зайыптылардың жүріп өткен барлық пландарын бос қуыс қайта 
қарап, түзетеді. (...) «Қызыл шөл», «Забриски-пойнт», «Маманды- 
гы: репортер» (...) секілді фильмдерде Антониони шөл іздейді, бұл 
шөл кадрдың бос кеңістігіндегі тревеллингпен, фигурасыз өнер ше- 
гіне дейін жететін мағынасыз жүрістердің шиеленісінде аяқталады. 
(...) Антониони кинематографиясының нысаны -  фигурасыз өнерге 
адам бетінің «тұтылуымен» және кейіпкерлердің ғайып болуымен 
аяқталатын шытырман оқиға арқылы жету»19. Әлбетте, кинода бірде 
халық лық толған, бірде бос кеңістікті (мәселен, Ш тернбергтің «Көк 
періштесіндегі» Лоланың артистерге арналған бөлмесі немесе оқу 
залы) салыстыру арқылы резонанстың елеулі әсерлеріне қол жеткізу

18 Dossiers du cinema жинағындағы Миннелли туралы жазбада Тристан Рено сіңіру құбылысын жиі 
атайды: «Қос әлемнің кенет қақтығысы, олардың күресі және бірінің жеңісі немесе оны екіншісінің 
сіңіруі...» Миннеллидегі қирату және жеу тақырыбын талдайтын жан Душе мақалаларына да 
сүйенуге болады: Obiectif 64, fevrier 1964 et Cahiers du cinema, n° 150, janvier 1964 («улы немесе 
етпен қоректенетін гүлдер...»).

19 Bonitzer, ibid., p. 88 (Бонитцер Антониони мен Бергманды салыстырады).



СЕЗІМ-БЕИНЕ: САПА, МҮМКІНДІК, «КЕЗ КЕЛГЕН КЕҢІСТІК» 157

баяғыдан бар. Бірақ Антониониде бұл идея бұрын болмаған үлкен ау- 
қымды қамтиды, мұндай салыстырудың негізгі күш і -  түс. Түс қана 
кеңістікті бос қуыс дәрежесіне жеткізеді, содан соң оқиғада жүзеге 
асатынның біраз бөлігі орындалады. Кеңістік бұл процестен өз мүм- 
кіндіктерінен айырылып емес, керісінше, әлеуетін күшейтіп шыға- 
ды. Бұл жерде Бергманға ұңсастың та, ңарсылың та бар: Бергман ірі 
планның немесе адам бетінің аффективті сатысына барар бағытта өзі 
бос қуысқа қарсы қойған әрекет-бейне шеңберінен ш ықты. Антонио­
ниде бет әлпет кейіпкермен және әрекетпен бір мезгілде жоғалады, 
ал аффективтік сатының қызметін «кез келген кеңістік» атқарады, 
Антониони оны да бос қуыс дәрежесіне жеткізеді.

Бұған қоса, бұл жерде «кез келген кеңістік» ж аңа сипатқа ие бола- 
тын секілді. Алдыңғылардан айырмасы, бұл -  енді алдын ала анық- 
талған және алуан жолмен жүзеге асырылатын үйлесімі мен бағыты 
бар бөліктер айқындайтын кеңістік емес. Бұл -  енді өзінде істелген 
және оған әсер еткен нәрсені жоятын аморфты жиынтық. Мұны «ге- 
нетикалық элементке қарсы келмейтін сөну немесе жойылу» деген 
жөн. Бұл екеуінің бірін-бірі толықтыратын қосымша аспектілер еке- 
ні түсінікті: шын мәнінде, аморфты жиынтық -  бұл жиынтықтың 
бір бөлігінен екіншісіне қарай қозғалатын уақыт тәртібінен тыс, 
сонымен қатар жойылған кейіпкерлер мен жағдайлар беретін үйле- 
сім мен бағытқа да қарамастан, бірге өмір сүретін орындардың топ- 
тамасы. Демек, «кез келген кеңістіктің» екі жай-күйі немесе «ква- 
лисигнумның» екі түрі бар: алш ақтық квалисигнумы және бос қуыс 
квалисигнумы. Дегенмен әрқаш ан бір-біріне қатысы болатын бұл екі 
жай-күй туралы тек олардың біреуі «дейін», ал екіншісі «кейін» деп 
қана айтуға болады. «Кез келген кеңістік» өзінің бір ғана табиғатын 
сақтайды: оның енді координаттары болмайды, ол -  таза Мүмкіндік 
пен Сапаны олардың заттарын немесе орталарын өзекті етуші (өзекті- 
лендірген, өзектілендірмек болған немесе мұның ешқайсысы да емес) 
жай-күйіне қарамастан көрсететін таза әлеует қана.

Демек, «кез келген кеңістікті», еш байланыссыз немесе босаған 
кеңістіктерді туындату және құрау көлеңкелердің, бос жерлер мен 
түстердің ғана қолынан келеді. Бірақ соғыстан кейін осы және басқа 
да тәсілдердің көмегімен қалыптасқан осындай кеңістіктер сахна- 
ның іш кі безендіруінде де, сыртында да өте көп кездесетін, түрлі ық- 
палдарға ұшырайтын. Мұндай кеңістіктердің алғашқысы (киноға еш 
қатысы жоқ) соғыстан кейінгі жылдардағы жағдай еді: яғни қираған 
немесе қайта қалпына келтіріліп ж атқан қалалар, бос қалған ж ер­
лер, лаш ықтар, тіпті соғыс болмаған аймақтардағы «өзіне тән ерек- 
шеліктерін» жоғалтқан қала нысандары, қараусыз қалған аумақ- 
тар, кеме жөндейтін порттағы құрылыстар, ж үк қоймалары, темір



158 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

арқалықтар мен металл сынықтары... Кейін мұндай кеңістіктердің 
басқа түрі, әрекет-бейненің дағдарысынан туындайтын, негізінен, 
кинематографиялың процеске тән екенін көрдік: кейіпкерлердің 
«ынталандыратын» сенсомоторлық жағдайларда болуы біртіндеп 
азайды, олар таза опт икалы қ және дыбыстыц жағдайларды анық- 
тайтын серуенге, бос сенделіске немесе кезбелікке көшті. Сол кезде 
әрекет-бейне бөлшектенуге бет алды, дәл айш ықталған орындар өз 
пішінін жоғалтты да, үрейдің, бас тартудың, сондай-ақ балғындың- 
тың, жай оғындай жылдамдықтың және шексіз үміттің заманауи аф- 
фектілері дамитын «кез келген кеңістіктің» пайда болуына мүмкін- 
дік берді.

Италиялық неореализмнің өзін реализмге қарама-қарсы қою себе- 
бі -  ол, ең алдымен, кеңістік координаттарымен, орындардың бұрын- 
ғы реализмімен қатынасын үзіп, қозғалыс бағдарын шатыстырып 
жіберді (Росселлинидің «Пайзасындагы» ми батпақ немесе қамал се- 
кілді), немесе айдың белгісіз кеңістігінде көзге көрінетін «абстракт» 
жасады («Еуропа 51» фильміндегі зауыт)20. Сонымен бірге француз- 
дардың «жаңа толқыны» да пландарды бұзып, оларды анықтайтын 
шарттарды жойды, бәрін қамтымайтын кеңістік қалыптастырды: 
мәселен, Годардағы салынып бітпеген пәтерлер ж ұқа жақтауы же- 
тіспейтін есіктен өтудің алуан түрлі мәнері секілді үйлесімсіздік 
пен «вариацияға» алып келеді, мұның өзі музыкалық мәнге ие бола 
жаздап, аффектіге үн қосады («Жек көру»). Ал Штрауб таңғаларлық 
аморфты пландарды, геологиялық шөлейт, бұлдыр немесе іш і қуыс 
кеңістіктерді, әрекетке толы, бірақ адамсыз құлазыған театрларды 
құрастырды21. Немістің «үрей мектебі», әсіресе Фассбиндер мен Да­
ниэль Шмид құмда қалған қалаларды табиғи қалыпта түсіруді ойлас- 
тырды, айнадан көрсету арқылы интерьерді екі еселеді, ал бағдарды 
барынша азайтып, өзара байланыссыз түсірілім нүктелерін көбейт- 
ті (Ш мидтің «Виолантасы»). Нью-Йорк мектебі қаланы көлденең, 
жердің деңгейінде түсіруді жалғастыра берді, Люмет фильмдеріндегі 
секілді оқиғалар жаяужолда туындап, олардың жүзеге асатын орны 
«өзіндік ерекш еліктері» жойылған кеңістік қана болды. Адам беті 
мен ірі план басым болған фильмдерден («Көлеңкелер», «Жүздер») 
бастап, зор эмоциялық мазмұны бар, бірақ өзара байланыссыз кеңіс- 
тіктерді құрастыруға («Қытай букмекерінің өлімі», «Кеш орындал- 
ган блюз») көшкен Кассаветис ш ығармашылығы бұған әлдеқайда ай- 
қын да жарқын мысал бола алады. Осылайша ол бір сезім-бейнеден

20 Cinematographe (n° 42 et 43, decembre 1978 et janvier 1979) журналындағы Сильви Троза мен 
Мишель Девийенің неореализм кеңістігі туралы екі маңызды мақаласын салыстырыңыз.

21 жан нарбони, «Осында» (La); серж Данэй, «Штрауб планы» (Le plan straubien); (Cahiers du 
cinema, n° 275 avril 1977, et n° 305, novembre 1979).



СЕЗІМ-БЕИНЕ: САПА, МҮМКІНДІК, «КЕЗ КЕЛГЕН КЕҢІСТІК» 159

екіншісіне өтті. Себебі ол кеңістік-уақыт координаттарынан алшақ- 
тайтын бетке де, өзінің жандануы шеңберінен бәрібір шығып кете- 
тін оқиғаға да тең дәрежеде кеңістікті бөлшектеуге талпынды: ол не 
баяулап, ыдырайды, не, керісінше, кенеттен жылдам пайда болады22. 
«Глориа» фильмінде басты әйел кейіпкерге көп күтуге тура келеді, 
тіпті оның әрекеттерін қайта ой елегінен өткізіп отыруға уақыты да 
жоқ, себебі оны қудалаушылар үнемі таяу маңда жүргендей немесе 
«әлдебір кеңістіктің» сол тұсында орналасқанмен, координаттарын 
аяқастынан ауыстырып, өзгеріске түсетін тәрізді оның барған жеріне 
тез жетіп келеді. Бұл жолы бос кеңістіктің кенеттен тола бастайты- 
нын көреміз...

Бұл мәселелердің кейбіріне біз көп кеш ікпей қайта ораламыз. Де- 
генмен «кез келген кеңістіктің» осынша болуы, Паскаль Оже атап 
көрсеткендей, әрекеттерді баяндаумен және алдын ала анықталған 
орындарды қабылдауын тоқтатқан экспериментті кинематография- 
дан бастау алады. Егер экспериментті кино адамға дейінгі (немесе 
адамнан кейінгі) қабылдауға талпынатыны рас болса, онда ол оның 
корреляты адамға тән координаттардан арылған «кез келген ке- 
ңістікке» жетуге де ұмтылады. М айкл Сноудың «Орталық аудан» 
фильмі қабылдауды одан жер мен аспан, көлденең мен тік өзара орын 
ауыстыратын, бағдарсыз кеңістікті де шығарып алып, ш икі және 
жабайы материяның әмбебап құбылмалылығының деңгейіне дейін 
көтерді. Тіпті бейболмыстың өзі одан шығатынға немесе оған құйы- 
латынға, генетикалық элементке, көлеңкені немесе адам өміріндегі 
оқиғалар туралы баяндауды ғана сақтап, кеңістікті нығайтатын жа- 
ңадан немесе өшу үстіндегі қабылдауға қарай бағытталады. «Толқын  
цзындыгы» фильмінде Сноу бөлмені тұтасымен, бір шетінен екінші 
шетіне -  теңіздің суреті ілінген қабырғаға дейін мұқият зерттеу үшін 
қырық бес минуттық тревеллинг қолданды: бұл бөлмеден ол ықти- 
мал кеңістікті тауып шығарып, оның барлық мүмкіндігі мен сапа- 
сын біртіндеп тауысады23. Ж ас қыздар радио тыңдап отырады, бас- 
палдақпен бір ер адамның көтеріліп келе жатқаны және жерге гүрс 
етіп құлағаны естіледі, бірақ тревеллинг оған соқпай өтіп кетеді де,

22 Кассаветиске тән бағдарсыз және координатсыз кеңістікке Филипп де Лара жүргізген талдауды 
қараңыз: Cinematographe, n° 38, mai 1978. Жалпы айтқанда, Росселлини, Кассаветис, сондай-ақ 
Люмет (Dominique Rinieri, n° 74), және Шмид (Nadine Tasso, n° 43) туындыларындағы өзара 
үйлесімі жоқ және еш бағдарсыз бөліктерден құралған осындай байланыссыз кеңістіктерді 
тауып, оларға терең талдау жасаған осы журналдың қызметкерлері еді. Les Cahiers du cinema 
авторлары, керісінше, зерттеудің басқа бағытын -  босаған кеңістіктерді талдауды таңдады.

23 П.А. Ситней бұл фильмді «Кино, теория, оқулар» (Cinema, theorie, lectures) атты кітаптағы 
«Құрылымдықфильм» (Le film structurel) мақаласында сипаттап, түсіндіреді («Кеңістіктің бұл ішкі 
түйсігі мен киноның жасырын ішкі түйсігі мүмкіндік ретінде құрылымдық фильмнің аксиомасын 
білдіреді. Бөлме -  қашанда таза мүмкіндіктер орны...», р. 342).



160 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

осыны телефон арқылы баяндайтын қыздардың бірін ірі планмен көр- 
сетеді. Негатив бейнедегі қыз елесі көріністі екі есе үлкейтеді, өйтке- 
ні тревеллинг енді суреттегі теңіз бейнесі қабырғамен тұтасып кете- 
тін деңгейге дейін жалғастырады. Кеңістік бос теңізге «енеді». «Кез 
келген кеңістіктің» бұрын болған элементтерінің бәрі: көлеңкелер, 
ақ дақтар, түстер, айнымас тұрақты даму, амалсыз азаю, жарықш ақ- 
тар, бөлшектенген бөліктер, бос жиынтың -  мұның бәрі, Ситнейдің 
айтуынша, бұл жерде «құрылымдык фильмді» анықтауға қатысады.

Маргерит Дюрастың «Агата және шексіз оқулар» фильмі осындай 
құрылыммен түсіріліп, оған баяндау немесе оқу сипатын (бейнені кө- 
ріп қана қоймай, оны оқу қажеттігін) көрсетеді. Бұл жерде жағдай 
камера үлкен, бос, иесіз қалған бөлменің түкпірінен бері ж ы лж и келе 
өздерінің елесі, көлеңкесі тәрізді көрінетін қос кейіпкерді көрсететін 
секілді. Кадрдың арғы шетінде бос жағаж ай бар, бөлменің терезесі со- 
ған қараған. Бөлменің түкпірінен терезеге, одан әрі ж ағаж айға қарай 
камераның кідіріп, алдыңғы қимылын қайталап, алға жылжуына 
кететін уақыт -  баяндау уақыты. Баяндаудың өзі, дыбыс-бейне өткен 
шақты келешекпен жалғайды, бірінен екіншісіне өтеді: «адамнан ке- 
йінгі» уақытты (әңгіме қос кейіпкердің аяқталған оқиғасы туралы) 
және «адамға дейінгі» уақытты (ешбір тірі жан ж ағаж ай тынышты- 
ғын бұзбаған мезгілді) байланыстырады. Бір уақыттан екіншісіне 
барар жол -  баяу әрі маңызды аффектіні, атап айтқанда, ағасы мен 
қарындасы арасындағы инцесті қамтиды.



8-тарау 
Аффектіден әрекетке: 

серпін-бейне

1
Сапа мен мүмкіндікті заттар күйінде, географиялық және тарихи 

тұрғыдан анықтауға болатын ортада іске асады деп түсінсек, біз әре- 
кет-бейне аясына енеміз. Әрекет-бейненің реализмі сезім-бейненің 
идеализміне қайш ы келеді. Дегенмен екеуінің, біріншілік пен екін- 
ш іліктің  арасында «өзгерген» аффекті немесе «ұрықтағы» әрекет се- 
кілді бір нәрсе бар. Бұл енді сезім-бейне емес, бірақ әлі толыққанды 
әрекет-бейне де емес. Біріншісі кез келген Кеңістік Аффектілер жұ- 
бында пайда болатынын көрдік. Екіншісі, аныңталған-Мінез-ңұлың- 
тар Орталар жұбында дамиды. Алайда бұл екі жұптың арасынан біз 
ерекше тағы бір жұпты кездестіреміз: бастапқы Әлемдер-қарапайым 
Серпіндер». Бастапқы әлем -  сырттай біршама ұқсағанымен «кез 
келген кеңістік» емес, өйткені анықталған орталардың негізі ретін- 
де пайда болады; алайда бұл -  тек бастапқы әлемдерден туындайтын 
анықталған орта да емес. Серпін -  аффект емес, өйткені ол, сөздің то- 
лык; мағынасында көрініс табу жолы емес, әсер; әйтсе де белгілі бір 
мінез-құлықты реттейтін және бұзатын сезімдермен немесе эмоция- 
лармен сәйкес келмейді. Демек, бұл ж аңа жиынтық қарапайым дәне- 
кер және өтпелі орын бола алмайды, дегенмен толық кайшылықсыз- 
дық пен дербестікке ие болады, соның арқасында әрекет-бейне оны 
көрсетуге қабілетсіз, ал сезім-бейне оны сезіндіруге қауқарсыз күйге 
түседі.

Қандай да бір үйді, елді немесе ауданды мысалға алайық. Бұлар- 
дың бәрі -  географиялық және әлеуметтік жандандырудың нақты 
ортасы. Алайда олар өз ішінен, тұтас немесе жартылай бастапқы 
әлемдермен өзара байланысқа түсетінге ұқсайды. Бастапқы әлемді 
ахуалдың жасандылығы (опереттадағы патш алық, киностудиядағы 
орман немесе батпақ), сондай-ақ қорық аймағының шынайылығы



162 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

(нағыз шөл, адам аяғы баспаған ну орман) айқындай алады. Оны 
аморфтық сипатынан да тануға болады: бұл таза фон немесе форма- 
сыз материя түрлерінен, «нобайлардан» немесе бөлшектерден тұра- 
тын түпсіз тұңғиық, ол бөлшектерде әрекеттің ңарңынды қуаты мен 
онда пайда болатын субъектілерді меңземейтін бейресми қызмет жү- 
зеге асады. Бұл әлемнің кейіпкерлері -  жануарлар, салондардың тұ- 
рақты қонағы, жыртқыш  құс, көңілдес, теке, кедей, қорқау қасқыр 
секілді. Бұларға белгілі бір форма немесе мінез-ңұлыңтың нақты түрі 
тән емес, бірақ олардың әрекеттері -  адам мен жануарды ажырату- 
дың алғышарттары. Бұлар -  адам кейпіндегі хайуандар. Тегінде, сер- 
пін хайуандық түпнегізден басқа ештеңе емес: бұл -  бастапқы әлемде 
бытыраған бөлшектерді иеленуге септігін тигізетін энергия. Серпін- 
дер мен бөлшектер үнемі өзара қатынаста болады. Әрине, серпіндерге 
ақыл жетіспейді деуге болмайды: тіпті оларға әзәзіл ақыл тән, осы- 
ның арқасында әр серпін өзіне тән бөлікті таңдап, өз мезгілін күте- 
ді, өз амалын кейінге қалдырады және қажетті әрекетті табыспен ат- 
қаруға көмектесетін бастапқы формаларды «ала тұрады». Дегенмен 
бастапқы әлемнің де өзіне тұрақты болуға септігін тигізетін заңы бар. 
Ең алдымен, бұл -  нобайлар мен бөліктерден: мойынсыз бастардан, 
маңдайсыз көздерден, иықсыз қолдардан, формасыз ишараттардан 
құралған Эмпедокл әлемі. Сондай-ақ бұл -  бәрін бір құрылымда емес, 
барлық бөліктерді ңоңыстардың шексіз алаңында немесе ми батпақта 
және серпін атаулыны өлімнің үлкен серпінінде біріктіретін жиын- 
тық. Демек, бастапқы әлем бірден түпкі бастау да, соңғы түйін де бо­
лады; нәтижесінде ол ең т ік еңіс заңына сәйкес алғашқысын екін- 
шісімен байланыстырады және бірін екінш ісінің ішіне салады. Сол 
себепті де бұл әлем -  айрықш а қаталдық әлемі (белгілі бір деңгейде 
мұны нағыз зұлымдық деуге болады); бірақ оның ерекшелігі -  бас- 
тауы, соңы, құлдырауы және Кроностың бүкіл қатыгездігі бар уа- 
қыттың бастапқы бейнесін туындатуға қабілетті екені.

Бұл -  натурализм. Ол реализмге қайш ы келмейді, керісінше, оған 
тән ерекше сипаттарды анық көрсетіп, оларды айрықш а сюрреализм 
деңгейінде ұзартады. Әдебиеттегі натурализмнің мәнін анықтаған 
Золя еді: нақты орталарды бастапқы әлемдермен алмастыру идея- 
сын ұсынған сол болатын. Өзінің әр кітабында нақты бір ортаны ег- 
жей-тегжейлі сипаттайды, сонымен қатар ол бұл ортадан қажеттіні 
алып тауысып, оны бастапқы әлемге қайтарады: міне, дәл осы жо- 
ғары дәрежелі қайнар көзден оның шынайы сипаттамасының күш і 
туындайды. Нақты және өзекті орта -  түпкі негіз, абсолютті нәтиже 
және ең тік еңіс айқындайтын әлемнің байланыстырушы ортасы.

Істің мәні мынада: нақты да өзекті ортаны бастапқы әлемнен бөліп 
қарау мүмкін емес, олар бір-бірінен бөлек көрініс таппайды. Бастап-



АФФЕКТІДЕН ӘРЕКЕТКЕ: СЕРПІН-БЕИНЕ 163

қы әлем тарихи және географиялық ортадан тәуелсіз өмір сүрмей- 
ді, өйткені өзінің ортасы да осы. Бұл -  бастауы, аяқталуы және, ең 
бастысы, құлдырауы бар орта. Серпіндердің нақты адамдар бастан 
өткеретін сезімдердің, ңұштарлыңтардың, жан толғаныстарының 
анықталған ортасында көрініс табатын нақты мінез-ңұлыңтардан 
бастау алатыны  сондықтан. Ал бөліктер, шындығында, дәл осы 
ортада қалыптасқан заттардан ажыратып алынады. Ш амасы, бас- 
тапқы әлем мінез-ңұлыңтар мен заттарды бұрмалаушы, шындықты 
қайта саралаушы көзге көрінбейтін сызықтарды шектен тыс көбей- 
тіп, жуандата түскенде және тым алысқа созғанда ғана туындайды 
деуге болатын шығар. Әрекеттер өздерін жасауға септігі тимейтін аса 
маңызды амалдарға, заттар өздерін қайта қалпына келтіруге атса- 
лыспайтын бөліктерге, адамдар өздерін «ұйымдастырмайтын» энер- 
гияларға қарай бағытталады. Демек, бастапқы әлем қандай да бір 
нақты ортаның тұңғиығында ғана болып әрекет етеді, өз қатыгездігі 
мен рақымсыздығын әшкерелейтін бұл ортаға өз имманенттілігінің 
арқасында ғана сыйысады; бірақ орта да бастапқы әлемге имманент- 
тілігі арқылы ғана нақты бола алады және бастапқы әлемнен уақыт- 
ша сипат алатын «туынды» орта мәртебесін иеленеді. Әрекеттер мен 
мінез-құлықтар, адамдар және заттар осы туынды ортада орналасып, 
соның ауқымында өрістейді, ал серпіндер мен бөліктер өзімен бүтін- 
ді ілестіре әкелетін бастапқы әлемде жайғасады. Сондықтан да нату- 
рализмді жақтауш ы режиссерлер Ницше атап көрсеткен «өркениет 
дәрігерлері» деген теңеуге лайық. Олар өркениетке диагноз қояды. 
Ақиқатында, натуралистік бейненің, серпін-бейненің екі түрлі белгі- 
сі бар: симптомдар және пұттар немесе фетиштер. Симптомдар туын- 
ды әлемде серпіндердің бар болуын білдірсе, пұттар немесе фетиштер 
бөліктердің көрінуіне қызмет етеді. Бұл -  Қабыл әлемі және Қабыл 
белгілері. Қысқасы, натурализм бірден төрт координатқа сүйенеді: 
бастапқы әлем -  туынды әлем, серпіндер -  мінез-құлықтар. Туынды 
орта мен бастапқы әлемнің бір-бірінен анық ерекшеленетінін және 
бір-бірінен шынымен бөлінетінін көрсететін картинаны көз алды- 
ңызға елестетіңіз: тіпті өзара түрлі сәйкестіктері болса да, олар нату- 
ралистік дүние жасай алмайды1.

1 Мысалы, Пазолинидің «Шошқа қора» фильмінде адам етін жейтін бастапқы әлем шошқа қораның 
туынды ортасынан ажыратылған, екеуі айқын бөлінген: демек, мұндай фильм натуралистік 
бола алмайды (Пазолини натурализмді ұнатпады, оны әдейі тым қарабайыр сипатта түсінді). 
Есесіне, басқа салалардағы секілді, кинематографияда да бастапқы әлемнің өзі шынайы деп 
ұйғарылатын туынды ортаны құрайды: тарихқа дейінгі оқиғаларды сипаттайтын А нноның «О т  
үшін күресі» секілді картиналар, көптеген ғылыми-фантастикалық немесе үрейлі фильмдер 
бұған мысал бола алады. Бұлардың кейбірі натурализмге жатады. әдебиет саласында «О т  
үшін күрестің» авторы үлкен рони ғылыми-фантастикалық роман элементтері аралас «көне» 
тарихи роман жанрын қалыптастырды.



164 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

Киноға натурализмді екі ұлы режиссер -  Штрогейм мен Бунюэл 
енгізді. Олардың туындыларында бастапқы әлемдер белгілі бір ай­
мак; шеңберіндегі алуан түрлі, жасанды немесе табиғи формада көрі- 
ніс табуы ықтимал: Штрогеймде бұл -  «Соқыр күйеулер» фильмінде- 
гі таудың шыңы, «Ақымақ әйелдердегі» мыстан кемпірдің лаш ығы, 
«(Келли ханшайымдагы»  сарай, осы фильмнің Африка туралы эпи- 
зодындағы ми батпақ, «Ашкөздік» фильмінің соңындағы шөл, ал Бу- 
нюэлде -  «Бацтагы өлім» фильміндегі студиядағы джунгли, «Жан 
алгыш періште» картинасындағы салон, «Тақуа Симон» м інәжат 
бағаналары бар шөл, «Алтын гасырдагы» киырш ықтас басқан бақ 
кейпінде көрініс табады. Бір аймақ шеңберінде шектелгеніне қара- 
мастан, бастапқы әлем әлі де фильмнің бүкіл оқиғасы жүзеге асатын, 
өз шегінен асып төгілетін орын болып қала береді, яғни оны өте мә- 
нерлі сипатталған әлеуметтік орталардың терең тұңғиығынан табы- 
латын әлем деген жөн. Өйткені Штрогейм мен Бунюэл -  реалистер: 
бұл екеуінен басқа ешкім еш қаш ан әлеуметтік ортаны осыншалық 
қатыгездікпен немесе ракымсыздықпен, қоғамды «бай -  кедей», 
«жақсы -  адам» деп екі әлеуметтік топқа бөле отырып сипаттаған 
емес. Алайда бұл сипаттамаларға осындай орталарға тән ерекше- 
ліктер олардың іргесінде қалыптасып, одан әрі де жалғаса беретін 
бастапқы әлеммен салыстыратын тәсіл ғана айрықш а күш  береді. 
Бұл әлем анықталған орталардан тыс өмір сүре алмайды, керісінше, 
оларды ең жоғарғы қабаттарда немесе ең қауіпті тереңдіктерде пайда 
болатын сипаттармен, қасиеттермен бірге тірш ілік етуге бағыттай- 
ды. Бастапқы әлем -  әлемнің түпкі бастауы әрі ақыры, әрі біріншісі- 
нен екінш ісіне қарай кұлдилауға мәжбүр ететін кұлама жар: өзімен 
бірге ортаны әкелетін де, одан жабық, мүлде тұйық орта жасайтын 
да немесе оны бұлыңғыр үміттерге қарай ыңғайлап икемдейтін де 
сол. Қоқысқа тасталған мәйіт -  «Ақымақ әйелдер» және «Үмытыл- 
ғандар» фильмдеріне ортақ бейне. Орта бастапқы әлемнен үздіксіз 
туындап, оған үнемі қайтып орала береді; ол ж ақтан мәжбүрленген 
және бүлінген нобай түрінде әрең ш ы ққан бойда, ізінше біржолата 
қайта оралатын ш ақ туады (әрине, егер олар өздері ш ы ққан қайнар 
көзге қайта оралу арқылы ғана бәрінен азат етілмейтін болса). «Кел­
ли  ханшайым»  фильмінің Африкадағы бір көрінісіндегі ми батпақ, 
әсіресе «Пото-Пото» атты киноромандағы бір-біріне бетпе-бет қара- 
тып байлап, асып қойған ғаш ықтардың колтырауындардың шығуын 
күтетін сәті осындай: «Бұл жерде (...) ені нөлге тең. (...) Мұнда (...) 
ешқандай дәстүр жоқ, бұрын ештеңе болмаған. Бұл жерде (...) әркім 
мезеттік серпінге сай әрекет етеді (...) және істеуге Пото-Пото түрткі 
болатын нәрсені жүзеге асырады. (...) Пото-Пото -  біздің жалғыз за- 
ңымыз. (...) Ж ендетіміз де сол. (...) Бәріміз өлім жазасына кесілген-



АФФЕКТІДЕН ӘРЕКЕТКЕ: СЕРПІН-БЕИНЕ 165

біз»2. Нөлдік ені -  «Жан алғыш періште» фильмінде де әрекеттің ең 
басты орны, басында ол құпия түрде жабылған буржуазиялық салон- 
да жүзеге асады, ал салон қайта ашылғанда, ол тірі қалғандар қай- 
тадан жиналған шіркеуден орын табылады. Тура осы нөлдік ендік 
«Бурж уазияның құпия сүйкімі» фильмінде де бар, бұл әрекет орны 
кейіпкерлер күтетін оқиғаның болуына кедергі жасау үшін туынды 
орындардың бүкіл бірізділігінде қайта қалпына келеді. Ш ынын айт- 
қанда, адамзаттың күллі жетістігі көрініс табатын «Алтын ғасыр» 
фильмінің де матрицасы осындай: бастапқы әлемнен ш ы ққан бойда, 
ж етістік оған қайта келеді.

Натурализмде уақыт кинематография лық бейнеге айқын енеді. 
Митри «Ашкөздікті» кейіпкерлердің дамуы немесе онтогенезі ретін- 
дегі «психологиялық ұзаңтыңты» көрсететін алғаш қы фильм деп өте 
дұрыс атаған. Уақыт Бунюэл туындыларында да бар, бірақ оларда 
адамзат дамуының кезеңдерге бөлінуі және филогенезі түрінде көрі- 
ніс табады (ол, шамасы, тек «Алтын ғасырда» ғана емес, сондай-ақ 
реті астан-кестең болған кезеңдердің бәрінен үзіп алғаны бар «Құс 
жолы» фильмінде де кездеседі)3. Дегенмен натуралистерде уақыт- 
тың өз мәніне тән әлдебір қарғысқа ұшырағаны аңғарылады. Шын 
мәнінде, Штрогейм туралы да Тибоденің Флобер жөнінде жазғанын 
айтуға болады: ол үшін ұзақтық -  туындайтын ғана емес, сонымен 
қатар күйрейтін де, опырыла құлайтын да нәрсе. Демек, ол энтропия- 
дан және деградациядан бөлінбейді. Міне, дәл осы тұста Штрогейм 
экспрессионизмнен өз есесін қайтарады. Оның экспрессионизммен 
ортақ тұсы -  бұған дейін көргеніміздей, жарық пен түнекті түсінуі, 
бұларды ол тура Ланг пен Мурнау секілді қолданады. Бірақ оларда 
уақыт тек жарық пен түнекке қатысты ғана өмір сүреді, сондықтан 
кейіпкердің деградациясы тек түнекке құлдилауда, қарақұрдымға 
құлауда ғана көрініс табады (Мурнаудың «Соңгы адамындагы», сон- 
дай-ақ Пабстың «Пандора жәшігіндегі», тіпті Штернбергтің экспрес- 
сионизмге еліктеуінің көрінісі «Көк періште» фильміндегі секілді). 
Ал Штрогеймде мұның бәрі мүлде басқаша: ол жарық пен түнекті 
өзін еліктірген деградацияның барлық сатысында үздіксіз ретке кел- 
тірді, жарықты энтропия ретінде қабылданған уақытқа бағындырды.

2 Stroheim, Poto-Poto, Ed. de la Fontaine, p. 132. Жағдайы аса күдер үзерліктей қиын болмаса 
да, кейбір фильмдерді түсіре алмаған өкінішінің орнын толтыру мақсатында, Штрогеймнің 
үш кинороман шығарғаны белгілі: бұл сценарийге қарағанда күрделірек, дегенмен 
классикалық романдардан айырмашылығы бар. Бұлар -  «Пото-Пото», «Паприка» (Ed. 
Martel) және «Қасиетті Жан оттары»  (Ed. Martel) атты киноромандар. «Пото-Потоны» 
«Келли ханшайымның» жалғасына, дәлірек айтқанда, африкалық жалғасына (бұл -  «Келли 
ханшайымның» «он бірінші ролигі») айналатын дербес бастама секілді.

3 Бұл екі фильмнің талдауын Морис Друзиден табамыз. Luis Bunuel architecte du reve, Ed. 
Lherminier.



166 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

Бунюэлде деградация құбылысы Штрогейммен салыстырғанда 
кем емес, қайта едәуір артық дербестікке ие болуы мүмкін, өйткені 
бұл -  адамзат баласын толығымен қамтитын деградация. «Жан ал- 
ғыш періште» фильмі «Аш көздікт е» көрініс тапқан регрессияға тең 
дәрежедегі регрессияны көрсетеді. Әйтсе де Штрогейм мен Бунюэл 
арасындағы айырмашылың, шамасы, Бунюэлде деградация жедел- 
детілген энтропиядан гөрі, жылдам қайталану және мәңгілік оралу 
ретінде қабылданса керек. Демек, бастапқы әлем өз аясында алмасып 
отыратын орталарға еңіс жазыңтыңты емес, әлдебір ңисыңтыңты не- 
месе циклділікті міндеттейді. Әрине, еңіспен салыстырғанда циклді 
қозғалыс мүлде «жаман» бола алмайды: мәселен, Эмпедоклде ол Із- 
гілік пен Зұлымдықтың, Махаббат пен Өшпенділіктің кезектесуіне 
септігін тигізеді; шынында да, ғаш ық, мейірімді, тіпті әулие адам да 
Бунюэлде Штрогейм туындыларында ала алмайтын маңызға ие бола- 
ды. Алайда белгілі бір дәрежеде мұның бәрі екінш і дәрежеде қалады, 
өйткені ғашық әйел мен ғашық жігіт, тіпті әулие адам да, Бунюэлдің 
пікірінше, бұзылған және азғын адамнан кем залал келтірмейді («На- 
зарин»). Энтропия уақыты немесе мәңгілік оралу уақыты болсын, 
екі жағдайда да уақыт өзіне айнымас тағдыр рөлін беретін бастапқы 
әлемнен бастау алады. Өзінің бастауы және түйіні секілді бастапқы 
әлеммен толықтай қамтылған уақыт туынды орталарда өрістейді. 
Бұл уақыттың неоплатонизмі болса керек. Натурализмнің кинема- 
тографиядағы жетістігінің бірі -  оның уақыт-бейнеге жақындығы 
екеніне еш күмән жоқ. Дегенмен жалпы уақытпен, таза форма ретін- 
де уақытпен жұмыс істеуге кедергі жасаушы -  уақытты натуралис- 
тік координаттарға бағынышты, ал серпінге тәуелді ету міндеті еді. 
Олай болса, натурализм уақыттың тек келеңсіз салдарларын, яғни 
азып-тозуды, деградацияны, ңараусыздыңты, қирауды, айырылуды 
немесе ұмытылуды аңғара алуы мүмкін4. (Кейінірек кино уақыт фор- 
масына тікелей кездескен кезде, бастапқы әлем мен серпінге қатысты 
натуралистік көзқарастан бас тарту арқылы ғана оның уақыттан бей­
не жасай алатынына көзіміз жетеді).

Шын мәнінде, натурализмнің түпнегізі серпін-бейнеде жатыр. 
Серпін-бейне уақытты қамтиды, бірақ тек серпіннің тағдыры және 
өз объектісінің қалыптасуы түрінде ғана. Бірінш і аспект серпіннің 
табиғатына қатысты болады. Өйткені, егер олар «қарапайым» неме-

4 Бунюэлде ұмыту өте жиі кездеседі. Оның ең керемет мысалдарының бірі -  кейіпкерлердің бәрі 
өздерін ештеңе болмағандай ұстайтын «Сусана» фильмінің соңы. Демек, ұмыту арманның 
немесе фантазмның әсерін күшейтуді мақсат тұтады. Бірақ, біздің ойымызша, оның бұдан да 
маңызды қызметі бар: біткен соң бәрі (ұмытудың арқасында) қайта басталатын циклді аяқтауға 
сілтеу. Сабатье, сондай-ақ Теренс Фишер туындыларына адал кейіпкерлердің өздері тап болған 
бүкіл сұмдықтарды ұмытатын жасанды хэппи-эндтер тән екенін атап айтады (Les classiques du 
cinemafantastique, Balland, p. 144).



АФФЕКТІДЕН ӘРЕКЕТКЕ: СЕРПІН-БЕИНЕ 167

се бастапқы әлемге сүйенерліктей «шикі» болса, өздері тап болатын 
туынды орталарға қатысты өте күрделі, оғаш және тосын түрлерге 
ене алады. Әрине, серпіндер аштық серпіні, тамаққа және төсек қа- 
тынасына қатысты серпіндер және «Ашкөздік» фильміндегі алтынға 
ңұмарлың серпіні секілді салыстырмалы тұрғыда қарапайым бола- 
ды. Алайда олар өздері туындататын және жандандыратын азғын, 
яғни адамжегіш тік, садомазохистік, некрофилдік және т.б. мінез- 
құлықтар түрінен еш бөліне алмайды. Бунюэл бұлардан да күрделі 
рухани серпіндер мен азғындықтарды ескере отырып, бұл тізімді то- 
лықтырды. Мұндай биопсихикалық жолдарда шек болмайды. Марко 
Феррери шынайы натуралистік шабытты және нақты орта аясында 
бастапқы әлемді туындату өнерін меңгерген, сирек кездесетін зама- 
науи режиссерлердің бірі екеніне еш күмән жоқ (мысалы, зәулім ғи- 
мараттары бар университет қалаш ығы аймағындағы Кинг-Конгтың 
алып мәйіті немесе «Қош бол, еркек!» фильміндегі мұражай-театр). 
Өз туындыларында режиссер, мәселен, «Қош бол, еркек!» фильмінде- 
гі еркек бойындағы аналық серпін немесе «Бес шары бар адам» филь- 
міндегі әуе шарын үрлеуге деген ырықсыз серпін секілді, әдеттен тыс 
серпіндерді пайдаланады.

Екінш і аспект -  серпін объектісі, басқаша айтқанда әрі бастап- 
қы әлемге жататын, әрі туынды ортаның нақты объектісінен бөліп 
алынған бөлік. Серпін объектісі -  қашанда «ішінара объект» неме­
се фетиш, тәннің кесіп алынған бөлігі іспетті ш икі зат, қоқыс, әйел 
іш киімі, аяқкиім . Сексуалды фетиш ретінде аяқкиім  Штрогейм мен 
Бунюэлді салыстыруға, әсіресе біріншісінің «Көңілді жесірі» мен 
екінш ісінің «Қызметші әйелдің күнделігі» атты фильмін салыстыра 
қарауға септігін тигізеді. Осылайша серпін-бейне ірі план, шыны- 
мен, іш інара объектіге айналатын бірден-бір жағдай екені еш күмән 
тудырмайды; бірақ бұл ірі планның сондай объектіге «айналатыны- 
на» емес, іш інара объектінің тек серпін объектісі болғандықтан ғана 
ірі планмен берілетініне байланысты. Серпін -  үзетін, ажырататын, 
бөлшектейтін әрекет. Демек, бұрмалау -  серпіннен ауытқу емес, қай- 
та оның туындысы, яғни туынды ортадағы қалыпты көрінісі. Бұл -  
жыртқыш  пен оның жемтігінің арасындағы қарапайым қатынас. 
Мүгедек адам -  жыртқыш  қармағына ілінген құрбанның ең керемет 
үлгісі, өйткені біз ондағы тән бөлігінің не екенін білмейміз: оның же- 
тіспейтін дене мүшесі ме, әлде тұтас денесі ме? Бірақ ол -  әрі жырт- 
қыш , әрі серпіндердің тойымсыздығы, ал кедейлердің аштығы бөлік- 
терге таласуға байлардың тоқтығынан кем емес. «Келли ханшайым» 
фильмінде ханшайым қоқыс төгетін ыдысты қопара ақтарған қайыр- 
шы секілді кәмпит қорабын аударып-төңкеріп тінтиді. Натурализм- 
де ж арымжан мен кемтардың атқарар рөлі маңызды, себебі олар әрі



168 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

серпін әрекеті иемденетін формасы өзгерген объект, әрі осы әрекеттің 
субъектісі қызметін атқаратын сиықсыз «нобай» саналады.

Үшіншіден, серпін заңының немесе тағдырының мәні -  осы бір 
ортада иеленуге болатын нәрсенің бәрін әккілікпен, күштеп тартып 
алу, егер мүмкін болса, бір ортадан екіншісіне өту. Орталарды игеру 
мен тауысудың бұл амалы ешқашан тоқтамайды. Серпін үнемі қан- 
дай да бір ортадан өзіне қаж етті бөлікті таңдап алады, дегенмен мұны 
еркін таңдау дей қою қиын, себебі серпін, кейін әрі қарай тереңірек 
бару қажет болатынына қарамастан, бәрібір әр орта ұсынған нәрсе- 
нің бәрін иемденеді. Мәселен, Теренс Фишердің «Дракуланың көңіл- 
дестері» фильмінде өзі қалаған құрбанын іздеп жүрген қансорғыш 
көрсетіледі, іздегенін таба алмаса, басқа құрбанды қанағат тұтады, 
өйткені ол өзінің қан соруға құмарлығын қанағаттандыруы қажет. 
Бұл өте маңызды көрініс, себебі ол үрейлі фильмдегі дамуды, атап 
айтқанда, готикадан неоготикаға, экспрессионизмнен натурализмге 
дейінгі дамуды көрсетеді: біз енді аффектінің аясында емеспіз, сер- 
піндер ортасына өттік (басқа амалмен болса да, Марио Баваны талай 
тамаша фильмдер түсіруге жігерлендірген де осы серпіндер бола- 
тын). Ш трогеймнің «Ақымақ әйелдер» фильмінде әйелқұмар кейіп- 
кер қызметші әйелді тастап ақсүйек ханымға, сонан соң ақыл-есі кем 
жарымжан әйелге ауысады, оны мұндай әрекетке барғызған -  бүкіл 
ортаны тынымсыз зерттеп, әрқайсысынан тапқанын иеленуге жете- 
лейтін жыртңыштың серпіндердің табиғи күші. Ортаның әбден сар- 
қылуы: анасы, қызметшісі, ұлы және әкесі, бәрі -  Бунюэлдің «<Суса- 
на» туындысының құрамдас бөліктері5. Серпін мейлінше толық және 
қарқынды болуға тиіс. Бұл жерде серпін ортаның бергені мен ұсын- 
ғанын місе тұтады деудің өзі ж еткіліксіз. Мұндай қанағат -  бойсұ- 
ну емес, серпіннің өз таңдауының құдіретіне ие болған кездегі төбесі 
көкке жете қуануы, себебі ол түбінде орта ауыстыруға, зерттеу және 
бұзу үшін ж аңа орта іздеуге деген зор ықыласты білдіреді, ж аңа орта- 
ның ұсынғаны соншалық жымысқы, жиіркеніш ті де жексұрын болса 
да, ол соған қанағаттанады. Серпіннің қуанышы аффектімен, яғни 
ықтимал объектінің іш кі өзіндік қасиеттерімен өлшенбейді.

Бастапқы әлем нақты әрі бір-бірінен өзгеше орталардың қатар 
өмір сүріп, бірізді орналасуына қашанда мүмкіндік береді, мұны біз

5 Бұл жерде Пазолинимен салыстыруға болады, өйткені ол өзінің «Теорема» атты фильмінде өзге 
кейіпкердің келуіне байланысты тура мағынасында күйзеліске ұшырап, сарқылған отбасылық 
ортаны көрсетеді. Бірақ Пазолиниде, ең алдымен, логикалық «сарқылу», мәселен, қандай да 
бір геометриялық фигура пайда болатын барлық ықтимал жағдайлар жиынтығын сарқыған 
дәлел туралы сөз болады. Пазолинидің кереметтігі де осында: «Теорема» атауы мен табиғаттан 
тыс тылсым күш немесе рухтарды көрсетуші ретінде сыртқы кейіпкер рөлі осылай туындаған. 
Бунюэлде және натурализмде бәрі керісінше: сыртқы кейіпкер берілген ортаны физикалық 
тұрғыда сарқуға кірісетін серпіндердің өкілі («Сусана» фильмінде дәл осындай).



АФФЕКТІДЕН ӘРЕКЕТКЕ: СЕРПІН-БЕИНЕ 169

Ш трогеймнің, әсіресе Бунюэлдің туындыларынан айқын аңғарамыз. 
Бұл жерде байлар мен кедейлердің, қожайындар мен қызметшілердің 
жағдайларын ажыратып қарау қажеттігі күмән туғызбайды. Кедей 
қызметшіге байлардың ортасын зерттеу және түбіне бойлау қиын- 
дау, ал байлар (шын болсын, жалған болсын) төменгі сатыдағы, жар- 
лылардың ортасына еніп, өз олжасын қажетінше алып шыға алады. 
Дегенмен сыртқы көріністерге толық сенудің қажеті жоқ. Штрогейм 
байдың өз ортасындағы эволюциясын және оның қоғамның ең төменгі 
сатысына құлдырауын қарастырса, Бунюэл (кейінірек Лоузи де) қа- 
рама-қайшы, мүмкін тіптен ңорңынышты құбылысты қарастырады, 
өйткені ол әлдеқайда айлалы, жылпос және аңысын аңдауға шебер 
қорқаудың немесе күшігеннің дағдыларын меңгерген: тіленшілердің 
немесе малайлардың қаптауы, олардың бай ортаны пайдалануы және 
оны мейлінше сарқа тауысу мәнері («Сусана» ғана емес, «Виридиана» 
фильміндегі де қайыршылар мен қызметші әйел). Кедейлерде де, бай- 
ларда да серпіндердің мақсаты мен тағдыры бірдей: бөлшектеу, бөлік- 
терді жұлып алу, ескі-ңұсңыны түгел жинау, ңалған-ңұтңан қоқыс- 
тардың тұтас алаңын жасау, серпін атаулыны бірден-бір және біркелкі 
өлім серпініне біріктіру. Бәрін жалмайтын сұм ажал, өлім серпіні -  
натурализм, міне, осылармен қанығады. Бұл оның соңғы сөзі емес, де­
генмен ол мұнда өзінің сәулесіз қараңғылығына қол жеткізеді. Ж ұрт 
ойлағандай аса үмітсіз де емес, ақырғы сөзін айтардан бұрын, Бунюэл- 
дің қосары мынау: деградацияның бір ісіне тек кедейлер мен байлар 
ғана емес, мейірімді, әулие адамдар да қатысады. Себебі олар да қоқыс 
тастайтын орындарда өсіп-өнеді және өздері әкететін бөліктерге жіпсіз 
байланып қалады. Сондықтан да Бунюэл туындыларындағы циклдер 
Ш трогеймнің энтропиясы секілді жалпылама деградацияға әкеледі. 
Әр адамның бойында жыртқыш аң мен паразит қатар өмір сүреді. Игі 
істері әлемнің деградациясын үздіксіз жеделдете түсетін әулие Наза- 
ринге әзәзіл дауыс былай деуі мүмкін: «Мен сияқты сенің де еш пайдаң 
ж оқ...» , сен тек паразит қанасың. Бай, сұлу да мейірімді Виридиана 
Ізгілік жасауға түрткі болатын серпіндерге тән өзінің пайдасыздығы 
мен паразитизмін жете түсіну арқылы ғана даму жолына түседі. Бар- 
лы қ жерді сол паразитизм серпіні жайлаған. Бұл -  қойылған диаг­
ноз. Сондай-ақ фетишизмнің де екі жағы бар: Ізгіліктің фетиші және 
Зұлымдықтың фетиші, әулиеліктің фетиші және қылмыстың немесе 
сексуалдықтың фетиші бірігеді де, өзара орын алмастырады, Бунюэл- 
дің гротескілі Иса топтамасы немесе «Виридиана» фильміндегі креске 
керілген Иса бейнеленген қанжар -  осының айғағы. Сиқыр өнері сөзді- 
гіне сәйкес, алғашқыларын қасиетті жәдігерлер деп, ал қалғандарын 
дуалы суреттер немесе дуалы заттар деп атауға болады, бұлардың 
бәрі -  бір симптомның екі қыры. Тіпті «Алтын ғасыр» фильміндегі



170 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

ғашықтар да дүниежүзі тарихының ағысына қарсы жүзіп қана қой- 
майды, оның еңіс тұстарымен төмен құлдилайды: өздері бауыр басқан 
фетиштер үшін дауласады, махаббаттың өткінші екенін немесе бола- 
шақтағы оқиғаларды алдын ала сезеді -  міне, айырылысып та кетті. 
«Сюрреалистердің бұл оқиғадан «ессіз махаббаттың мысалын көруі» 
таңданарлық жағдай», -  деп жазды Друзи6. Рас, Штрогейм экспрес- 
сионизммен екіұшты қатынаста болғаны секілді, Бунюэлдің де сюр- 
реализммен арасы бастапқы кезден-ақ сондай болды: ол оның тәсілде- 
рін қолданды, бірақ мүлде басқа мақсатта, аса құдіретті натурализм 
үшін пайдаланды.

2
Штрогейм натурализмі мен Бунюэл натурализмінің арасында ай- 

тарлықтай айырмашылың бар. Әдебиетте осыған ұқсас құбылысты 
Золя мен Гюйсманс шығармашылығы арасынан байқауға болады. 
«Золя тек стереотипті әлеуметтік орталарда, адам жануарлардың 
бастапқы әлеміне қайтадан енген кездегі дененің серпіндерін ғана сөз 
етті», -  деген пікір айтты Гюйсманс. Ал оның өзі қалыптан тыс құмар- 
лықтың жасанды құрылымдарымен, сондай-ақ сенімнің тылсым ға- 
ламымен санасатын адамның жан дүниесінің натурализмін қалады. 
Бунюэлдің аштық және сексуалдық секілді адамның жан дүниесіне 
тән күш ті серпіндерді ашуынан қалыптан тыс құмарлықтар рухани 
реңк ала бастады, Штрогеймде бұлай емес еді. Әсіресе діннің аяусыз 
сынға ұшырауы ықтимал сенімнің қайнар көздерінен нәр алды, ал 
институт ретіндегі христиан дініне қатысты өткір сын Исаның тұлға 
болуына мүмкіндік берді. Бунюэл шығармашылығынан оның хрис- 
тиандық серпіндерінің өзара іш кі тартысын көргендер аса қателесе 
қоймаған: азғын адам және әсіресе Иса осы дүниенің мәселесінен гөрі 
тылсым әлем құпияларын меңзейді, тіпті Бунюэл құтқару тәсілде- 
рінің әрқайсысына -  төңкеріске, махаббатқа, сенімге зор күмәнмен 
қараса да, құтқару мәселесі түрінде көрініс тапқан проблеманы анық 
көрсеткен.

Штрогейм шығармашылығы бастан кеш кен эволюцияны қазір 
ойша топшылаудың өзі оңай емес7. Оның көптеген фильмдеріндегі

6 Drouzy, ibid., p. 74-75.

7 «Келли ханшайымнан» кейін Штрогейм тағы бір фильм, жалғыз дыбысты фильмін түсірді, 
«Бродвейдегі жаяу серуен» деп аталуға тиіс бұл картина кейін бұрмаланған түрде, «Сәлем, 
әпке!» деген атаумен басқа режиссердің атымен жарық көрді. Айғақтар мен құжаттарға сүйене 
отырып, Мишель симан Штрогейм стиліне тән көріністерге егжей-тегжейлі талдау жасады 
(Les conquerants d'un nouveau monde, Gallimard, р. 78-94). Бірақ Штрогеймге шынымен телуге 
болатын эпизодтар, оның сценарийі де, біздің ойымызша, режиссердің бұрынғы туындыларының 
сарынымен жүзеге асқан. Штрогеймнің түсіруіне мүмкіндік берілмеген «Үйлену тойы



АФФЕКТІДЕН ӘРЕКЕТКЕ: СЕРПІН-БЕИНЕ 171

маңызды қозғалыс -  бастапқы әлемнің орталарға жүктейтін қозға- 
лысы, яғни деградация, құлау немесе энтропия. Сондықтан құтқа- 
ру мәселесі бастапқы әлемнің ортаны жабуға емес, ашуға қабілетін 
көрсететін энтропияның оқшау жойылуы формасында ғана көрініс 
таба алады. «Үйлену тойы симфониясы» фильміндегі гүлдеген алма 
ағаштарының арасындағы таза махаббат туралы әйгілі көрініс және 
осы фильмнің екінш і бөлімі, мүмкін, рухани өмірдің пайда болуын 
көрсетуге тиіс «Бал айы» картинасы осыған көрнекті мысал бола ала­
ды. Алайда Бунюэлдің туындысында біз цикл немесе мәңгілік оралу 
идеясының энтропияның орнын басқанын көрдік. Дегенмен мәңгі- 
л ік  оралу энтропия секілді апатты жағдай екеніне және цикл өзінің 
барлық бөліктерінде деградацияға әкелетініне қарамастан, олар қай- 
талаудан құтқару мүмкіндігі туралы мәселені ж аңа тәсілмен қайта 
көтеретін рухани қуат алады. Мейірімді адам да, әулие де -  оңбаған 
немесе жауыз секілді циклдің тұтқындары. Бірақ қайталау өз цикл- 
дік шеңберінен шығуға және ізгілік пен зұлымдыңтың шегінен «се- 
кіруге» қабілетті емес пе? Бізді құртатын да, деградацияға ұшырауы- 
мызға септігін тигізетін де осы қайталау, алайда бізді құтқара алатын 
да, басқа қайталаудан шығуға мүмкіндік беретін де сол. Кьеркегор 
құлдық қамытын кигізетін, деградацияға ұшырататын бұрынғының 
қайталануы мен болаш аққа бағытталған, И гіліктің емес, абсурдтың 
әлеуетінде бізге бәрін қайтаратын сенімнің қайталануын бір-біріне 
қарсы қойып салыстырды. Әлдеқашан біржола дайын болған нәрсе- 
ні қайта жаңғырту ретіндегі мәңгілік оралуға өлгеннен кейін қайта 
тірілу, жаңаның және ықтималдың ж аңа қабілеті ретіндегі мәңгі- 
л ік  оралу қарсы тұрады. Бунюэлге өте ж ақын Раймон Руссел, сюр- 
реалистердің сүйікті авторы, екі рет баяндалатын «көріністерді» не­
месе қайталауларды жасады: мәселен, «Locus solus» романында бір 
шыны тордағы сегіз мәйіт өз өмірлеріндегі оқиғаларды қайта елесте- 
теді; ал қызы өлтірілгеннен кейін ақылынан адасқан артист, кемең- 
гер ғалым Люсьюс Эгруазар сол қайғылы сәттегі жағдайларды үнемі 
қайталайды, содан соң әнш інің дауысын жазатын, өзгертетін және 
өлтірілген баланың үнін қалпына келтіретін машина ойлап табады, 
сөйтіп, оған бәрі, яғни қызы да, бақыт та қайтып оралады. Біз шек- 
сіз, анықталмаған қайталаудан шешуші кезең түріндегі қайталау- 
ға, жабық қайталаудан ашық қайталауға, нысанадан мүлт кететін,

симфониясы» фильмінің жалғасы «Бал айында» да ықтимал эволюцияның элементтері көбірек 
көрініс тапқан тәрізді. Ақиқатында, бұл фильмде кейіпкер әйелдің дінге бет бұруы көрсетіліп, бұл 
жағдайдың Штрогеймге жаңа салаларды ашуға мүмкіндік беретіні күмәнсіз еді. Эволюцияның 
өзге элементтерін оның киноромандарынан, мәселен, африкалық әлем мен махаббаттың күші 
құтқарған ғашықтар бейнеленген «Пото-Потодан» немесе сыған әлемі мен ғашықтардың 
гүлзар бақтағы өлімі көрсетілген «Паприкадан» кездестіруге болады.



172 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

сонымен қатар ағаттықтарды тудыратын қайталаудан табысқа жету- 
ші, сондай-ақ үлгі немесе түпнұсқа жасайтын қайталауға өтеміз8. Бұл 
романды Бунюэлдің сценарийі деп ойлап қалуыңыз мүмкін. Шын мә- 
нінде, оқиғаның сәтсіз шығуы жағымсыз қайталау болуына себепкер 
болмайды, оқиғаны қателікке ұрындыратын -  жағымсыз қайталау, 
мәселен, «Бурж уазияның құпия сүйкімі» фильміндегі өзі қамтитын 
барлық орталардың (шіркеу, армия, дипломатия...) деградациясын 
көрсететін түскі ас бұған мысал бола алады. «Жан алғыш періште» 
фильміне келсек, жағымсыз қайталау заңы ш ақырылған қонақтарды 
кесіп өтуге болмайтын шектеулері бар бөлмеде ұстайды, ал «жақсы» 
қайталау барлық шекараны бұзып, бөлмені сыртқы әлемге ашады.

Бунюэлде де, Русселдегі сияқты, жағымсыз қайталау дәлсіз немесе 
жетілдірілмеген түрінде көрініс табады: мысалы, «Жан алғыш періш- 
те» фильмінде шақырылған екі қонақ, алдымен жылы шыраймен, 
кейін салқын қабақпен қарсы алынған; үй ңожайынының тілегін қо- 
нақтар бірде немқұрайды тыңдаса, енді бірде оған бар зейінімен құлақ 
түреді. Ал бәрін құтқарушы қайталау, дәл және бірден-бір нақты қай- 
талау ретінде көрінеді: пәк қыз өзін Құдай-қожайынға ңұрбандыңңа 
ұсынған кезде қонақтар өздерінің бастапқы орындарына отырады да, 
бірден азат етіледі. Алайда дәлдік -  алдамшы критерий, ол басқа нәр- 
сенің орнын басады. Өткенді қайталау материалдық тұрғыда мүмкін 
іс, бірақ рухани тұрғыда, яғни Уақыт бойынша мүмкін емес; керісін- 
ше, болашаққа бағытталған сенімнің қайталануы материалдық тұрғы- 
дан мүмкін емес, ал рухани тұрғыдан мүмкін, себебі оның мәні -  бәрін 
басынан бастауды және уақытты жасаушы шығармашылың мезет- 
тің арқасында, циклдің шырмауында қалған уақыт ағымына қарсы 
жылжу. Демек, қайталаудың бір-біріне қарама-қарсы екі түрі -  өлім 
серпіні және өмір серпіні болғаны ма? Бунюэл бізді екіұшты жағдай- 
да қалдырады: екі қайталауды ажыратудан бастау керек пе, әлде ара- 
ластырудан ба? Періштенің қонақтары әлдебір оқиғаны еске түсіргісі, 
яғни өздерін құтқарған қайталауды қайталағысы келді, дегенмен олар 
өздерін құртатын қайталауға тап болды: шіркеуге Те Deum  айту үшін 
жиналғандар төңкеріс басталған кезде, тұтқындарға айналады және 
жағдай шиеленісе түседі. «Құс жолы» фильмінде Иса адам ретінде 
әлемге ашыңтың мүмкіндігін ұзақ уақыт сақтады, бұл әрекет мінжат 
етуге бара жатқан екі адам кесіп өтетін алуан түрлі орталарда жүзеге 
асады; дегенмен, ақырында, бәрі қайтадан жабылатын секілді және 
Иса өзі көкжиек емес, тосқауыл сияқты әсер қалдырады9. Құтқаратын

8 Кьеркегор мен Руссел туындыларыңцағы қайталау тақырыбына Мишель Бютор талдау жасап, 
салыстырды: «Repertoire 1», Ed. de Minuit.

9 Морис Друзи «Құс жолы» фильміндегі Иса пайғамбар қатысатын пландарға талдау жасап, 
Бунюэлдің азаттық беруді қалай түсінетіні туралы мәселе көтерді: p. 174 sq.



АФФЕКТІДЕН ӘРЕКЕТКЕ: СЕРПІН-БЕИНЕ 173

немесе ізгілік пен зұлымдыңтың арғы жағындағы өмірді өзгертетін 
қайталауға жету үшін серпіндердің күллі жиынтығымен қатынасты 
үзу, уақыт циклдерін бұзу, шынайы «ықылас» немесе үздіксіз жаңа- 
руға қабілетті таңдау тәрізді элементке жету қажет емес пе екен (біз 
мұны лирикалық абстракцияға қатысты көрген болатынбыз)?

Қалай болғанда да, энтропиядан ғана емес, қайталаудан да әлемдік 
заң жасай отырып, Бунюэл бір нәрседен ұтты. Ол қайт алаудың құ- 
діретін кинематографиялық бейнеде қолданды. Осылайша ол серпін 
әлемінен шығып, уақыт ңаңпаларына жетеді де, уақытты еңістерден 
немесе оны әлі де болса белгілі бір мазмұнға бағындыратын циклдер- 
ден азат етеді. Бунюэл симптомдар мен фетиштерге тоқталмайды, ол 
«көрініс» деп атауға болатын және мүмкін бізге тікелей уақыт-бейне- 
ні беретін белгінің басқа түрін ойлап табады. Оның шығармашылы- 
ғының бұл аспектісін біз кейінірек талдаймыз, себебі ол натурализм 
шеңберінен шықпайды. Бірақ Бунюэл ешқашан натурализмнен бас 
тартпай, оны терең зерттеді.

3
Бізді қазір натурализм шеңберінен шығу тәсілдері емес, кейбір 

ұлы кинорежиссерлердің жиі жасаған талпыныстарына қарамастан, 
натурализмнің шеңберіне ене алмағанының себебі ңызыңтырады. 
Өйткені олар серпіндердің бастапқы әлемі қыр соңдарынан қалмай 
қойса да, бойларындағы данышпандық қасиет арқылы оны басқа 
мәселелерге қарай бағыттады. Мәселен, Висконти өзінің алғашқы 
фильмінен бастап соңғы туындысына («Өкшелеген ойдан» «Бейкү- 
нә адамға») дейін тұрпайы да бастапқы серпіндерді беруге талпына- 
ды. Алайда ақсүйектігі басым болғандықтан, бұл мақсатына жете 
алмады, өйткені оның төл тақырыбы басқа сала және уақытқа тіке- 
лей қатысты еді. Біраз ұқсас болғанымен, Ренуардың жағдайы өзге- 
ше еді. Ренуар көбінесе тұрпайы және азғын серпіндермен әуестенді 
(атап айтқанда, «Нана», «Қызметші әйелдің күнделігі», «Жыртқыш  
адам»), бірақ ол натурализмге қарағанда, Мопассанға шексіз ж ақын 
болып қала берді. Мопассанның өзінде натурализм сыртқы көрініс 
қана: оның шығармаларында заттар әйнек арқылы немесе театр «сах- 
насындағы» сияқты көрінетін, бұл ыдыраушы қою субстанцияның 
қалыптасу ұзақтығына кедергі жасайды; әйнек еріген кезде ағын су 
пайда болады, ол да бастапқы әлемдермен, олардың серпіндерімен, 
бөліктерімен және нобайларымен бітіспейді. Сөйтіп, Ренуарға шабыт 
сыйлайтының барлығы, оны өзінің қыр соңынан қалмай мазалайтын 
натурализмнен айнытады.

Енді америкалық кинорежиссерлерді ңарастырайың: олардың 
арасында натурализм мен Қабыл әлеміне бар ынтасымен беріліп



174 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

кеткендер бар (әсіресе Фуллер)10. Бірақ олардың дегеніне жете ал- 
мауының себебі -  реализмге әбден бой алдырған, яғни орталар мен 
мінез-ңұлың түрлерінің ңарым-ңатынасында тікелей қабылдануы 
қажет таза әрекет-бейнені жасаумен айналысуында (бұл жердегі 
зорлық түрі -  натурализмдегі зорлықтан мүлде өзгеше). Мұнда әре- 
кет-бейне серпін-бейнені ығыстырады, өйткені серпін-бейне өзінің 
өрескел, тіпті әрсіз және жасандылығының негізінде тым әдепсіз 
көрінеді. Америкалық кинематографияда натурализмге деген бір- 
шама ұмтылыс болса, мұның өзі тек кейбір әйел рөлдерінде және 
кейбір актрисалардың көмегімен ғана жүзеге асуы мүмкін. Шынды- 
ғында, натурализмде, әсіресе америкалық натурализмде «төлнұсқа» 
әйел идеясын меңгеру, басқалармен салыстырғанда жеңіл . Мәсе- 
лен, Золя өз кейіпкері Нананы «ең басты тән», «ұйытқы», «жасанды 
мең», жалпы, жақсы қыз ретінде бейнелеген, бірақ ол тиіскен зат- 
тың бәрі бұзылады, өзіне кесірін тигізетін, тоқтаусыз деградацияға 
әкеліп соқтырады. «Төлнұсқа», өктем және шымыр әйелдің тағы бір 
түрін өз рөлдерінде Ава Гарднер жиі сомдады: бой бермейтін серпін 
оны өлікпен немесе белсіз адаммен үш мәрте қосылуға мәжбүр етті 
(Левиннің «Пандора», Манкиевичтің «Ж алаңаяқ графиня», Хен­
ри Киңның «Күн де ұясынан шығады» атты фильмдерінде). Алайда 
әйел-кейіпкердің айналасына ңарңыны күш ті құш тарлықтар бау- 
раған тұтас бастапқы әлемді топтастыра білген жалғыз америкалық 
режиссер -  Киң Видор еді, ол бұған Голливудтан және реализмнен 
алш ақтаған, соғыстан кейінгі кезеңде барды. «Руби Жентри» атты 
фильмде де дәл осы жағдай: ми батпақта туып-өскен қыз (Женнифер 
Жонс) кек қайтаруға тырысып, қуаты сарқылған қала мен адамдар 
ортасын бұзады; ми батпақтың бұрынғы орнына қайта оралуына сеп- 
тігін тигізеді: бұл -  студияда жасалған ең үздік батпақтардың бірі. 
Бұл жағдай «Күндегі жекпе-жек» натуралистік вестерніне де, сон- 
дай-ақ кейіпкерлер «әзірге танып-білу мүмкін емес құпия күш ке»11

10 Салыстырыңыз: Пьер Домейне, «Кино ісі» (Dossiers du cinema): «Өзіне ең қымбат жобалардың 
бірі саналатын «Қабыл мен Әбіл» жобасында Фуллер сезімдердің (алғашқы өтірік, алғашқы 
қызғану және т.б.) туындау тарихын баяндауға тырысады және оларды табиғи қосымшамен, 
зұлымдықтың пайда болуымен толықтырады. оның фильмдерінің басым көпшілігі секілді, бұл 
киножоба да инстинктіге сүйенетін, табиғи және стихиялы серпіндерге қайта оралуға бейілді, 
күш көрсетуге әуес режиссер ретіндегі Фуллер шығармашылығының түпкі негіздерін айқын 
көрсетеді.

11 Christian Viviani, «La garce ou le cote pile», Positif, n° 163, novembre 1974. Бұл нөмірде Видор 
шығармашылығының осы қарастырылып отырған кезеңіне (1947-1953) талдау жасаған 
Мишель Анридің мақаласы бар (Michel Henry, Le ble, I'acier et la dynamite): мұнда автор 
Видордың «өлшеусіздігі» мағынаны өзгертетінін, америкалық реализмнің әрекет-бейнесіне тән 
ұжымшылдық және қайта жандану тақырыптарынан қалай бас тартатынын дәлелмен көрсетеді. 
Видордың ең сүйікті тақырыбы -  ш ет аймақта тұраты н қыз бен қала қызын (la country girl et la 
city girl) бір-біріне қарсы қойып салыстыру, қыздардың алғашқысы қатыгез те тойымсыз әйелге, 
ал екіншісі әлсіз де жүдеу әйелге айналған кезде жаңа аспектіге ие болады.



АФФЕКТІДЕН ӘРЕКЕТКЕ: СЕРПІН-БЕИНЕ 175

бағынатындай көрінетін «Орманның ареы жағы» фильміне де 
қатысты.

Серпін-бейненің ұғынуға, тіпті анықтауға және сәйкестендіруге 
соншалық қиын болуының себебі -  ол сезім-бейне мен әрекет-бейненің 
арасында сығылыса әрең орналасқан. Бұл жағдайға Николас Рейдің 
эволюциясы көрнекі мысал бола алар еді. Оның шығармашылың ша- 
бытына көбінесе «лирикалық» деп баға берілетіні рас: ол лирикалық 
абстракция мектебіне жатады. Миннеллидің фильмдеріндегі секілді 
түстерге барынша қуатты сіңіру қабілетін беретін оның колоризмі ақ 
пен қараны жойып жібермейді, оларды нағыз түс ретінде түсіндіреді. 
Бұл тұрғыда түнек -  қағида емес, жарықтың түспен және ақпен қа- 
тынастарынан туындайтын нәтиже. Тіпті Исаның көлеңкесі «Пат- 
шалардың патшасы» фильміндегі табиғатта түсірілген кадрларда 
түнекті қуып, созыла түседі; ал «Бейкүнә жабайыларда» қозғалмай- 
тын пландар ақ адамдар өркениетін түнекпен байланыстыратын сәу- 
ле шашқан ақ түсті пайдаланады (фильмнің итальянша нұсқасы «Ақ 
көлеңке» деп аталады). Зорлың-зомбылың жеңілген секілді: Николас 
Рей шығармашылығының бұл соңғы кезеңінде оның кейіпкерлері 
абстактілі және айқын деңгейіне, оларға таңдауға және әлемді қабыл- 
дай отырып, сол бір таңдауды үздіксіз қайта жасауға және жаңартуға 
мүмкіндік беретін рухани батылдыңңа қол жеткізеді. «Жонни Гитар» 
немесе «Қцтцаруга асық» фильмдеріндегі қос кейіпкердің іздегенін, 
таба бастаған нәрсесін «Қыдырымпаз цыздагы» кейіпкерлер жұбы то- 
лығымен аяқтайды: яғни басқаша болған жағдайда қараңғы түнекке 
сіңетін, өздері таңдаған байланыстырушы буынды қайта жаңғыртады. 
Лирикалық абстракция барлық мағынада Рей қалайда қол жеткізуді 
қалаған таза элемент ретінде көрініс табады: тіпті оның түн аса маңыз- 
ды рөл ойнатын алғашқы фильмдерінде кейіпкерлердің түнгі өмірі тек 
салдар ғана, ал жас ж ігіт тек өз реакциясының ықпалымен ғана көлең- 
кеге жасырынады. Соқыр қыз бен ақымақ кісі өлтіруші паналайтын 
көлеңкедегі үй ( «Қауіпті жерде») жазалаушылардың тұнжыраңқы 
тобы қарайтатын аппақ қар жапқан пейзаждың сыртқы жағы тәрізді.

Дегенмен лирикалық абстракцияның бұл элементін игеру үшін 
Рейге баяу эволюция қажет болды12. Ол өзінің алғаш қы фильмдерін

12 Қараңыз: Francois Truchaud, Nicholas Ray, Ed. Universitaires. Бұл кітапта режиссер эволюция- 
сының үлгі боларлық талдауы берілген. трюшо озбырлыққа қатысты және «таңдаудың» әр 
концептісіне байланысты үш кезеңді анықтаған: 1) алғашқы фильмдерде жастар арасындағы 
озбырлық және режиссер меңзейтін таңдаудың қарама-қайшылығы; 2) «жонни Гитар» 
фильмімен басталатын екінші кезеңде ішкі жан дүние ыза кернегендегі инстинктілі озбырлық 
және зұлымдық пен озбырлықты жеңуге талпыныс арасындағы таңдау; 3) нәтижесінде соңғы 
фильмдерде озбырлық жеңіледі де, махаббат пен әлемді қабылдау таңдалады. трюшо рейдің 
шабытын өзі арнайы фильм түсірмек болған рембоның шабытына жиі ұқсатады: бұл шабыттың 
сыры -  сұлулық пен «арпалыс» арасындағы белгілі бір қарым-қатынас.



176 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

әрекет-бейненің америкалық үлгісіне сүйеніп түсірді, бұл үлгі оны 
Казанның мәнеріне жақындатты: жас ж ігіттің қаһарлануы -  орта- 
ға, қоғамға, әкеге, жоңшылыңңа, әділетсіздікке және жалғыздық- 
қа қарсы жауап ретіндегі озбырлық. Ж ас ж ігіт есеюді құлш ына қа- 
лайды, бірақ оның бұл жүгенсіздігі оған өлуді немесе бала күйінде 
қалуды, ңаншалыңты жүгенсіз болса, соншалық ұш қалақ мінезді 
болуды таңдауға ғана мүмкіндік береді («Себепсіз бүлік» фильмінің 
де тақырыбы -  осы, дегенмен онда кейіпкер «бір күнде ер жету» бә- 
сін ұтып кеткендей болады, бірақ бірден сабасына түсіп, тынышталу 
үшін бұл тым тез еді). Алайда талай элементі алғаш қы кезеңде өне 
бастаған екінш і кезең барысында озбырлық пен жылдамдық бей- 
несі терең өзгеріске түседі. Олар ситуацияларға байланған реакция 
болуын тоқтатып, кейіпкердің табиғи, туабітті іш кі жан дүниесінің 
реакцияларына айналады: бүлікші зұлымдықты таңдап қана қой- 
майды, оның «жақтаушысы» болып ш ыға келеді де, сұлулықтың бір 
түріне үздіксіз жанталас арқылы және сол жанталасу барысында қол 
жеткізеді. Бұл -  енді озбырлық емес, керісінше, нысанаға дәл тигізу- 
ші, ықпалды, тиімді, қысқа, көбінесе қатал әрекеттерді туындататын 
және қозғаушы күштердің өрескелдігін көрсететін басып-жаншушы 
зорлың-зомбылың. «Қыдырымпаз қы з» фильмінде бұл гангстер-дос- 
тың өмірі мен өлімінде, сонымен қатар жұбайлардың ессіз махабба- 
тында және әйелдің ңұмарлың тудырар билерінде көрініс тапқан. Ал 
«Даладағы жел» туындысындағы озбырлықтың ж аңа түрі (бастапқы 
әлем, Эверглейд батпағы, оның нұр ш аш қан көкөністері, алып ақ 
құстары, «Құдайдың дәл маңдайынан атқысы келетін» қызба Адам, 
оның құстарға қырғын салатын «Қабыл бауырлары» атты бандасы) 
бұл фильмді натурализмнің ең үздік туындысы етті. Олардың желі- 
гуі найзағай мен дауылға сәйкес келеді. Бірақ бұл бейнелерді еңсеру 
қажет: тігілген бәс кейіпкерлерді өлімге бас тігіп, батпақтан шығу- 
ға мәжбүр етеді және олар шынайы әлемді қабылдау, онымен ымы- 
раға келу мүмкіндігін ашады. Ақыр соңында, жеңілген озбырлық, 
орнаған тыныштың өзін-өзі таңдайтын және өздігінен үздіксіз қай- 
та жаңғыратын таңдаудың соңғы формасын құрайды, нәтижесінде 
ш ығармашылықтың соңғы кезеңінде алғаш қы реализм және екінші 
натурализм дәуірінде баяу қалыптаса бастаған лирикалық абстрак- 
цияның бүкіл элементін біріктіреді.

Серпін-бейненің тазалығына жету, әсіресе оны сақтау, оған тән 
ж еткілікті ашыңтыңты және жасампаздықты табу қиын. Осыны жү- 
зеге асыра білген ұлы кинорежиссерлерді натуралистер деп атайды. 
Олардың қатарында үшінші болып, Бунюэлмен және Штрогейммен 
бірге Лоузи тұр (америкалық, бірақ америкалыққа еш ұқсамайды). 
Шын мәнінде, ол өзінің тұтас шығармашылығын, алдындағы қос



АФФЕКТІДЕН ӘРЕКЕТКЕ: СЕРПІН-БЕИНЕ 177

ізашар-режиссердің жолымен төл мәнеріне қарай жаңғырта отырып, 
натурализмнің координаттар жүйесіне енгізді. Ең алдымен, Лоузиде 
кейіпкерлердің жан дүниесіне әбден сіңетін немесе кемеліне ж еткізіп 
толтыратын және кез келген әрекеттен бұрын жүзеге асатын өзіндік 
ерекшелігі бар озбырлық көзге оттай басылады (Стенли Бейкер сияқ- 
ты актердің бойында осындай озбырлыңңа сай келетін рақымсыз- 
дық бар, сондықтан да ол Лоузи фильмдеріне үйлесе кетеді). Бұл -  
әрекеттегі реалистік озбырлыңңа мүлде қарама-қайшы озбырлық. 
Мұны әрекетке айналар алдындағы амалдың озбырлығы деген жөн. 
Оның әрекет-бейнемен қатынасынан гөрі, әлдебір сахна көрінісімен 
байланысы берік. Бұл іш кі немесе туабітті ғана емес, сонымен қатар 
орныццан  қатыгездік, мұның баламасын біз Бэкон қозғалмайтын ке- 
йіпкерден шығатын әлдебір «эманация» туралы еске салған кезде, 
оның көркемөнердегі туындыларынан немесе әдебиеттегі Ж ан Ж ене 
шығармаларынан таба аламыз: бұл автор дамылдаушы және қозғал- 
майтын қолдарға ықпал ете алатын шамадан тыс желөкпелікті сипат- 
тайды13. «Мейірімсіз уақыт»  фильмінде жазықсыз ғана емес, көнбіс 
те мейірімді екені мәлімделетін жас айыпталушы туралы айтылады; 
алайда көрерменнің денесі тітіркенеді, себебі кейіпкер де өз қатыгез- 
дігінен, өзі әрең шыдап тұрған жүгенсіздігінен түршігеді.

Екіншіден, бұл -  «бастапқы» озбырлық, серпіннің озбырлығы; 
бұған қоса әлдебір ортаға, туынды ортаға бір шетінен екінш і шетіне 
дейін қақ жарып, енеді де, оны деградацияның ұзақ процесінде тура 
мағынасында сарқып бітеді. Осы мақсатта Лоузи драма жүзеге аса­
тын және ең т ік еңісті бейнелейтіндіктен  баспалдақтар айрықш а 
маңызға ие болатын Виктория дәуіріндегі қаланы немесе үйді, «Вик­
тория» ортасын қуана таңдайды. Серпін кейіпкерді ортаның астан- 
кестеңін ш ығара тінтуге мәжбүрлейді, ал кейіпкер өзі үшін тыйым 
салынған және басқа ортаға, басқа жоғары деңгейге тиесілі көрінген 
нәрсені иемденіп қана сабасына түседі. Лоузи туындыларындағы 
бірден деградацияны таратудан және қол жеткізу тым қиын «бөлік- 
ті» таңдаудан немесе іріктеуден тұратын азғындық осыдан шығады. 
«Малай»  фильмі малайдың қожайын мен үйді қалай бағындырып, 
басқаруға қол жеткізгені туралы баяндайды. Бұл -  ашкөз жыртқыш- 
тар әлемі: «Құпиярәсім» фильмінде дүниеқұмарлардың әр алуан түр- 
лері -  айлакер, екі ашкөз жыртқыш  және момын, жылы жүзді және 
кекш іл қорқау салыстырылады. Бұл процестер «Уәкіл» фильмінде 
одан әрі дамиды: жалгер ірі жер иесінің қызын иемденіп қана қой- 
майды, сондай-ақ қос ғаш ық баланы сиқырлап, есінен тандырып, оны

13 Francis Bacon, L'art de I'impossible, II, Skira, p. 30-32 ; Jean Genet, Journal du voleur, Gallimard, p. 
14 sq.



178 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

дәнекерші рөлін ойнауға мәжбүрлейді, оған оғаш озбырлық көрсетіп, 
осы әрекеттерінен өздері екі есе рақаттанады. Лоузидегі серпіндер 
әлемінде ең маңыздысы адамның нағыз табиғи құмарлығы деңгейін- 
де қалыптасқан «жарамсаңтың» болуы мүмкін, бұл мінез малайда, 
қожайында жасырын және тым сирек, ғашықтарда, сондай-ақ бала- 
да көрініс табады (тіпті «Дон Ж уан» да бұл жерде тыс қалмайды)14. 
Бунюэл фильмдеріндегі паразитизм тәрізді жарамсақтық та қожа- 
йын мен малайдың екеуіне бірдей тән. Деградация -  алуан түрлі фе- 
тиштер, атап айтқанда, ұстағыш айналар мен сиқырлы мүсіншелер 
сәйкес келетін жалпыға бірдей жарамсақтық серпінінің симптомы. 
Фетиштер «Клейн мырза» фильміндегі жұмбақ істермен, әсіресе «Уә- 
кілдегі» ақылдан адастыратын итжидекпен бірге естен жаңылдырар 
дуалы кескіндер формасында көрініс табады.

Егер натуралистік деградация Ш трогеймде энтропия арқылы, ал 
Бунюэлде циклділік немесе қайталау арқылы жүзеге асса, енді ол 
басқа түрге ие болады. Бұл үш інш і форманы «өзіне қарсы бұрылу» 
деп атауға болады. Мұнда бұл ұғым Лоузиге тән қарапайым мағы- 
на иеленген. Серпіндердің бастапқы қалпындағы озбырлығы үнемі 
іске қосулы, бірақ әрекетке көшу үш ін қарқыны тым қатты деуге бо­
лады. Ол туынды ортада өзіне ж еткіл ікті деңгейде маңызы тепе-тең 
әрекетті таба алмайтын секілді. Кейіпкердің өзін серпін қатыгездігі 
билеп алған, ол іштей қалтырап-дірілдейді, осы мағынада ол өзіне 
тән ырыңсыздыңтың құрбанына, олжасына айналады. Осылайша 
Лоузи өз туындыларының мағынасын психологиялық тұрғыда бұр- 
малауға әкелетін қақпан құрады. Кейіпкер қиын жағдайдан құты- 
лудың басқа жолын таба алмаған кезде, бірден бар күш інен айыры- 
лу қаупіне қарамастан, өз әлсіздігінің орнын сыртқы дөрекілікпен 
толтыруға ұмтылған осал адам тәрізді әсер қалдырады. «Мейірім- 
сіз уақыт»  және одан кейінірек ш ы ққан «Ала балық» фильміндегі 
жағдай тура осындай: әр жолы ересек адам өзінің дәрменсіз екенін 
сезініп, біреудің түбіне жетеді де, артынан ш арасыздық күйін кеше- 
ді. Б ірақ, ақиқаты нда, Лоузи ешқандай психологиялық механизм- 
ді сипаттаған ж оқ, тек серпіндердің экстремалды логикасын ойлап 
тапты. Өйткені мазохизм туралы айту ңызыңсыз. Лоузи фильмдері- 
нің негізінде, кейіпкердің мінез-құлқы қандай екеніне қарамастан, 
табиғатынан тым қуатты серпін бар. Бұл қатыгездік кейіпкердің

14 Өзінің «Малай» фильмі туралы Лоузи: «Мен үшін бұл -  жарамсақтық, қоғамдағы жағымпаздық 
туралы, қожайын мен малайдың жағымпаздығы, түрлі әлеуметтік топтан шыққан, әлеуметтік 
жағдайлары әрқилы адамдардың жағымпаздығы туралы фильм. (...) Бұл -  үрей қоғамы, үрейге 
реакция көп жағдайда қарсылық және күрес емес, жағымпаздық, ал жағымпаздық дегеніміз -  
рухтың ахуалы», -  деп жазған (Presence du cinema, n° 20, mars 1964). Сондай-ақ қараңыз: Michel 
Ciment, Le livre de Losey, Stock, p. 275 sq; «Don Giovanni», p. 408 sq.



АФФЕКТІДЕН ӘРЕКЕТКЕ: СЕРПІН-БЕИНЕ 179

іш кі ж ан дүниесінде жасырынып ж атыр және ол -  мүлде қарапа- 
йым көзбояу емес; алайда ол кейіпкерді лезде бұзбай, яғни оны өз 
деградациясына немесе өліміне байланысты болаш аққа қатыстыр- 
май, өздігінен ояна алмайды, туынды ортада пайда бола алмайды. 
Лоузидің кейіпкерлері өздерін күш ті емес, осал адам етіп көрсете- 
ді: өздерін әлдебір ортаны соңына дейін зерттеуге мәжбүрлейтін, 
сорақы жүгенсіздіктерінің кесірінен олардың тағдыры алдын ала 
шешілген -  бірақ мұның соңы олардың өз орталарымен бірге жо- 
йылуына әкеліп соғады. Бізге психологиялық, психоаналитикалық 
интерпретациялардың Лоузидің басқа кез келген туындысына қара- 
ғанда әлдеқайда ауқымды тұзағын құратын мұндай қалыптасудың 
ж арқы н мысалы -  «К лейн мырза» фильмі. Мұндағы кейіпкерге біз 
Лоузи туындыларынан үнемі табатын қатыгездікті басып-жаншу 
тән (Лоузи фильмдерінде ойнайтын актерге қаж етті осы тұрақты 
жүгенсіздік Ален Делонның бойында бар). Б ірақ «Клейн мырза- 
ның» негізгі ерекш елігі -  кейіпкерді ж аулап алған құтырған сер- 
піндер оны әдеттен тыс ерекше қалыптасуға алып келеді: нацистік 
басңыншылың кезінде оны евреймен шатастырады, ол бұған нара- 
зы бола бастайды да, бойын билеген бүкіл қаһарлы қатыгездігін 
осы әділетсіздікті әшкерелеуге жұмсайды. Әйтсе де мұның бәрін 
ол құқы ғы н қорғау үшін немесе әділдікті жете түсінгендіктен емес, 
бар болғаны ж ан дүниесін кернеген аш уға бой алдырып, ызаның 
жетелеуімен бірте-бірте маңызды ж аңалы қ аш а бастайды: тіпті ол 
еврей болғанның өзінде, оның серпіндерінің бәрі оларға тән тәртіп- 
тен емес, үстем реж имнің әлеуметтік тәртібінен туындаған озбыр- 
лы ққа қарсы тұрар еді. Нәтижесінде, еврей еместігіне қарамастан, 
кейіпкер еврейдің ауыр тағдырымен бөлісіп, еврей лер тобымен 
бірге өлімге бой ұсынады. Міне, осылайша еврей емес адам еврейге 
айналады15. «Клейн мырзаға» қатысты бір-біріне қатты  ұқсайтын 
адамдар рөлі және тергеу жүргізу туралы көптеген түсіндірмелер 
болды. Бізге бұл тақырыптар аса маңызды көрінбейді және серпін- 
бейнеге, яғни кейіпкердің тұрақты қатыгездігіне бағынышты секіл- 
ді: туынды ортада кейіпкер үш ін осы қаһарды өзіне қарай бұрудан, 
ең ж ан тебірентер өлімге, жойылуға әкелетін қалыптасу түрінен 
басқа құтылар амал да жоқ.

15 Бұл -  Артур Миллердің ең үздік романдарынын бірі. «Фокус» (Focus, Ed. de Minuit) романының 
да тақырыбы: қарапайым америкалықты қателесіп, евреймен шатастырып, К.К.К. 
(Ку-Клукс-Клан) ұйымы оның ізіне түседі, оны достары мен әйелі тағдырдың тәлкегіне тастап 
кетеді. ол наразылық білдіріп өзінің таза арийлік екендігін дәлелдеуге тырысады; содан соң ол 
егер өзі шынымен еврей болғанда, бұл қудалаулар бәрібір осындай жексұрын, жиіркенішті түрде 
болатындығын біртіндеп түсінеді де, ақырында, өзі еврей болмаса да, өз еркімен өзін евреймін 
деп мойындайды. лоузидің біз қазір ғана қарастырған бұл фильмі мазмұны жағынан Миллердің 
романына өте жақын тәрізді.



180 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

Лоузиде тым құрығанда Штрогеймдегі немесе Бунюэлдегі секілді 
екіұшты болса да құтқару идеясы бар ма? Егер бар болса, онда оны 
әйел бейнелерінен іздеу қажет. Бір қарағанда, серпіндер әлемі мен 
симптомдар ортасы ерлерді еш саңылау қалдырмай, түгел қамтып, 
оларды ерлердің өзіндік гомосексуалды ойынына қатысуға жетелей- 
ді, ол ойыннан қайта шығар жол жоқ. Ал «төлнұсқа» әйелге келсек, 
Лоузи фильмдеріндегі натурализмде олар әдетте кездеспейді («Мо- 
дести Б лейз» фильмінің серпінді және фетишке ие кейіпкерінен 
басқалары, бірақ ол пародия ретінде қабылданады). Лоузи фильм- 
дерінде әйел-кейіпкерлер көбінесе ортаның алдында, оған қарсы 
күресте және өздері олардың кейде құрбаны, кейде тұтынушысы 
рөлінде ғана көрініс табатын ерлердің бастапқы әлемінен тыс бейне- 
ленеді. Тығырықтан шығудың жолын табатын да, шығармашылың, 
артистік немесе жай ғана практикалық бостандықты жеңіп алатын 
да осы әйелдер: оларға ұят та, өзін кінәлі сезіну де, өздеріне кесірі 
тиетін тұрақты қатыгездік те тән емес. «Қаргыс атқандар» фильмін- 
дегі мүсінші әйел осындай, «Хауа» фильмінің басты кейіпкері мен 
Лоузи «Ала балық» фильмінде көрсететін тағы бір Хауа да сондай. 
Олар лирикалық абстракцияға жету мақсатында натурализмнен 
шығады. Әлеуметтік орталарынан озық дамыған бұл әйелдер -  
Томас Гардидің әйел-кейіпкерлеріне аздап ұқсайды, тура сондай рөл 
ойнайды.

Лоузидің туынды орталармен ажырағысыз біртұтас бастапқы 
әлемдерінің оның стиліне тән ерекше белгілері бар. Бұлар -  көлденең 
лабиринттерді құрайтын, көбінесе (бірақ үнемі емес) салбырап төніп 
тұратын, жартасты немесе тастақ, каналдар, галереялар, траншея- 
лар, туннельдер жырымдап тастаған, негізінен, оғаш та ж азық кеңіс- 
тіктер: яғни «Қаргыс атцандардагы» құз, «Пейзаждагы сұлбалар» 
фильміндегі тау жоталары, «Серпілістегі» биікте орналасқан терра­
са; сонымен қатар бұған теңіз деңгейінен төмен орналасқан жерлер: 
«Хауа» фильміндегі «тарихқа дейінгі деуге болатын» көне әрі өлі 
қала -  Венеция да, жердің қиыр шетіне ұқсайтын түбек те, «Уәкілде- 
гі» Норфолк та, «Дон Ж уан» фильміндегі итальян стилінде безенді- 
рілген бақ та, «Мейірімсіз уақыттың»  кейіпкері шеберханасы мен 
машина жарысы алаңын орналастыратын қараусыз кеңістік секілді 
күтімсіз саябақ та, «Малай»  фильміндегі секілді ңиыршыңтас тө- 
селген шағын сквер де, крикет алаңы да (спортты жақсы көрмейті- 
ніне қарамастан, Лоузи мұндай алаңды түсіруді ұнататын), «Клейн 
мырзадагы» туннельдері бар қысқы велодром да мысал бола алады. 
Бастапқы әлем үңгірлерге және құстарға толы, сонымен қатар онда 
қамалдар да, тікұш ақтар да, скульптура да, мүсін де көптеп кездесе- 
ді; мұндағы каналдар жасанды ма, табиғи ма, дәл айту қиын. Демек,



АФФЕКТІДЕН ӘРЕКЕТКЕ: СЕРПІН-БЕИНЕ 181

байырғы әлем Табиғатты адам салған құрылыс нысандарына қарсы 
қоймайды, туынды орталар үшін ғана маңызды саналатын айырма- 
шылықтарды тіпті елемейді де. Алайда өле алмай ж атқан орта мен 
дүниеге келе алмай ж атқан ортаның арасында пайда болатындыңтан, 
мұндай әлем біріншіден қалғандарды да, екінш інің нобайларын да өзі 
иемденіп, оларды, «Дон Ж уан» фильмінің ұраны дерліктей сөз тір- 
кесін қолданып, Грамши айтңандай, «жанға батып ауыртатын симп- 
томдарға» айналдырады. Бастапқы әлем футуризм мен архаизмді бі- 
ріктіреді. Серпінді әрекеттердің немесе ишараттардың бәрі оған және 
құздың ақылсыз қожайынына тиесілі. Бастапқы әлем әрі туынды 
орталардан өзіне жемтік таңдаушы жыртқыш  ретінде, әрі олардың 
құлдырауын жеделдетуші паразит ретінде де туынды орталармен жо- 
ғарыдан төмен қарай, бірақ бұл жолы тік бөктердегі тік соқпақтар ар- 
қылы немесе сырттан іш ке қарай өзара байланысты болады. Ортаның 
Виктория заманындағы үйге ұқсастығы бастапқы әлемнің сол үйді 
қамтып немесе оны қоршап тұрған жабайы өлкеге ұқсастығы секілді.

Натурализмге тән төрт координат Лоузи туындыларында, міне, 
осылай ұйымдастырылған. Ол қосарланып «қайшы келуді» анықтай 
отырып, мұны «Қарғыс атқандар» фильмінде айқын көрсеткен: бір 
жағынан, Портленд құздары, «олардың адам аяғы баспаған пейза- 
жы мен әскери ғимараттар», олардың радиация кесірінен мутантқа 
айналған балалары (бастапқы әлем); сондай-ақ «Веймуттағы теңіз 
жағалауында орналасқан шағын курорттың Виктория заманына тән 
жұпыны стилі» (туынды орта); екінш і жағынан, алып құстар, тік- 
ұшақтар және мүсіндер (серпінді бейнелер мен әрекеттер); сонымен 
қатар мотоцикл рульдері құс қанаттарына ұқсайтын мотоцикл жүргі- 
зушілерінің тобы (туынды ортадағы әдепсіз қылықтар)16. Төрт өлшем 
бір фильмнен екінш і фильмге өзгеріп отырады және Лоузидің айтқы- 
сы, әлде көрсеткісі келген нәрсесіне байланысты ңарама-ңайшылың 
немесе бірін-бірі толықтыру бойынша әр алуан қатынасқа түседі.

Пьер Риссиен үзінді келтірген: Losey, Ed. Universitaires, p. 122-123.



9-тарау
Әрекет-бейне: үлкен форма

1
Біз енді жеңіл анықтауға болатын саланы қарастыруға кірісеміз: 

туынды орталар өз тәуелсіздігін алып, өз алдына дербес маңызға ие 
бола бастайды. Сапа мен мүмкіндік енді «кез келген кеңістікте» пайда 
болмайды, бастапқы әлемдерді мекендемейді, бірақ олар алуан түрлі 
және айқын географиялық, тарихи және әлеуметтік уақыт-кеңістік- 
терінде заманға сай іске асады. Аффектілер мен серпіндер енді мінез- 
құлықтың әр алуан түрлерінде, оларды басқаратын немесе бұзатын 
сезім немесе құш тарлық күйінде жүзеге асып қана көрініс табады. 
Реализм дегеніміз -  осы. Өтпелі құбылыстардың алуан түрі бар екені 
рас. Ф изикалық және әлеуметтік тұрғыдан анықталған кеңістіктерге 
өз көлеңкелерін, жарық пен көлеңкенің үйлесімін орналастыру неміс 
экспрессионизміне тән үрдіс болды (Ланг, Пабст). Керісінше, белгілі 
орта өзіне бастапқы әлем немесе «кез келген кеңістік» қызметін ат- 
қаруға септігін тигізетін мүмкіндіктерді жандандыра алады: мұндай 
құбылысты біз лирикалық швед мектебі өкілдерінен көре аламыз. 
Реализм бәрібір өзіне тән ерекше деңгеймен айқындалады. Бұл дең- 
гейде ол ойдан туындаған нәрсені, тіпті қиялды да ж оққа шығар- 
майды; ол фантастиканы, айрықш а және қаһармандық фильмдерді, 
әсіресе мелодраманы қамти алады; ол өзіне тән, болмысына қайшы 
келмейтін әсірелеу мен өлшеусіздікті де қолданады. Реализмді қара- 
пайым орта мен мінез-құлық түрлері -  орталар және іске асырыла- 
тын мінез-құлықтар құрайды. Әрекет-бейне -  осы екеуінің арасын- 
дағы қатынас, сондай-ақ осындай қатынастың барлық түрі. Дәл осы 
үлгі америкалық киноның әлемдік деңгейдегі табысын қамтамасыз 
етті, тіпті бұл үлгі өзін қалыптастыруға үлес қосқан шетел режиссер- 
лерінің «төлқұжатына» айналды.



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: ҮЛКЕН ФОРМА 183

Орта үнемі бірқатар сапа мен мүмкіндікті іске асырады. Ол бұ- 
ларға жалпылама синтез жасап, өзі Айналадағы ахуал немесе Қам- 
тушы болады, өйткені сапа мен мүмкіндік осы ортада күшке айнала- 
ды. Орта және оның күштері өзгереді, кейіпкерге әсер етіп, онымен 
тайталасады, сөйтіп, ол тап болатын ситуацияны қалыптастырады. 
Өз кезегінде кейіпкер өзі тап болған ситуацияға ортаны немесе өзі- 
нің ортамен, ситуациямен, өзге кейіпкерлермен қатынасын өзгертіп, 
жауап (әрекетпен) береді. Ол өз тірш ілігінің ж аңа тәсілін (һабитус) 
қалыптастыруы немесе өзіне тән тірш ілік тәсілін ортаның, әлде си- 
туацияның талаптарына сәйкес деңгейге көтеруі қажет. Кейіпкер 
бұдан өзгертілген немесе қалпына келтірілген ситуация, яғни ж аңа 
ситуация жасайды. Анықталған кеңістік-уақыт ретіндегі орта да, 
анықтаушы және анықталушы ретіндегі ситуация да, жеке кейіп- 
кер секілді ұжымдық кейіпкер де бәрі дараландырылған. Пирстің 
бейнелерге жасаған жіктемесінен көргеніміздей, бұл -  «екіншілік» 
патшалығы, яғни бәрі өз жаратылысынан екі-екіден болады. Өйтке- 
ні біз орталарда сапа мен мүмкіндікті, сонымен қатар оларды өзекті 
ететін заттардың күйін ажыратамыз. Ситуация мен кейіпкер немесе 
әрекет -  пропорцияның өзара әрі байланысты, әрі бітіспес қарсылас 
екі бөлігі секілді. Әрекеттің өзі -  күштер арасындағы айқас, жекпе- 
жектер тізбегі іспетті: ортамен, өзгелермен және өзімен-өзі күрес. 
Нәтижесінде әрекеттен туындайтын ж аңа ситуация бастапқы ситуа­
циямен бірігіп жұп құрады. Әрекет-бейнелердің көпш ілігі, әсіресе 
оның алғаш қы формасы осындай болады. Оған органикалық репре­
зентация тән және бұл репрезентация тыныстауға қабілетті секілді. 
Өйткені ол ортаға қарай кеңейіп, әрекет бағытына қарай тарылады. 
Дәлірек айтқанда, ол ситуацияларға және әрекет талаптарына байла­
нысты барлық бағытта кеңейеді немесе тарылады.

Дегенмен, жалпы алғанда, бұл бір-біріне қарсы бағытталған екі 
спираль тәрізді, бірі әрекет бағытына қарай тарылса, екіншісі ж аңа 
ситуацияға қарай кеңейеді: кеңістік те, уақыт та жұмыртқаға арнал- 
ған рөмке немесе құмсағат формасына енеді. Бұл органикалық және 
спираль тәрізді репрезентацияның форму ласы СӘС' (Ситуациядан 
Әрекет арқылы өзгертіліп, қайта жасалған Ситуацияға өту) болады. 
Біздіңше, бұл формула Берч «үлкен форма» деп атаған нәрсеге сәйкес 
келеді1. Бұл әрекет-бейненің немесе органикалық репрезентацияның 
екі полюсі, дәлірек айтқанда, екі белгісі бар, оның бірі, ең алдымен, 
органикаға бағытталса, екіншісі белсендіге немесе функциялық- 
қа нұсқайды. Пирспен іш інара келісе отырып, алғашқысын біз

1 Ноэль Берч бұл терминді Лангтың «М қаласы жендеттііздейді» фильмінің құрылымын сипаттау 
үшін ұсынған: «Le travail de Fritz Lang», in Cinema, theorie, lectures.



184 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

синсигнум  деп атаймыз: синсигнум  -  қандай да бір ортада, әлдебір 
заттардың күйінде немесе анықталған кеңістік-уақытта өзектілене- 
тін сапа мен мүмкіндік жиынтығы2. Екінші полюсті біз кез келген 
айқасты білдіру үшін, яғни әрекет-бейнеде белсенді болатын нәрсені 
бейнелеу үшін бином деп атағымыз келеді. Әлдебір күш тің күйі әл- 
дебір антагонистік күш ке бағытталған сәттен, әсіресе күштердің бірі 
(немесе екеуі де) «ерікті» болған кезден бастап бином пайда болады 
және бұл күш өзге күш тің ыңпалының алдын алуға әрекетті қамти- 
ды: субъект өзге күш тің жоспарлаған ісіне байланысты әрекет етеді. 
Демек, биномга алдамшы әрекет, жасанды бұлтарыс, құрылған тұзақ 
көрнекі мысал бола алады. Вестернде көше босаған кезде, бас кейіп- 
кердің сыртқа шығып, ерекше мәнермен жүріп келе жатып, қарсы- 
ласының қайда жасырынғанын және қандай әрекет жасайтынын ал­
дын ала болжауға тырысатын жекпе-жек сәті -  тамаша бином.

Шестромның (Америкада түсірген алғаш қы туындысы) «Жел» 
фильмін мысалға алайық. Ж азы қта жел үздіксіз соғып тұр. Мұны 
натурализмдегі бастапқы әлем немесе экспрессионистік «кез келген 
кеңістік» деуге болады, өйткені жел өтіндегі байтақ дала -  аффект 
тәрізді. Бірақ бұл мүмкіндікті өзекті ететін де, оны шалғынды аймақ- 
тың іш кі мүмкіндіктерімен белгілі кеңістікте, Аризонада ұштастыра- 
тын да -  заттардың күйі, яғни реалистік орта. Оңтүстікте туып-өскен 
қыз өзіне бейтаныс өлкеге келеді де, нағыз айқас алаңына түскендей 
болады: қоршаған ортамен бетпе-бет айқас, бұған дұшпандық ниет- 
тегі отбасымен писхологиялық жекпе-жек, өзіне ғаш ық дөрекі ков- 
боймен рухани жекпе-жек, зорлағысы келген мал сатушымен жан 
алысып, жан беріскен жекпе-жек. Мал сатушыны өлтірген соң, қыз 
оның денесін құммен көміп тастауға тырысады, бірақ жел бұған үне- 
мі кедергі жасай береді. Бұл -  ортаның өзі қызды ең қатаң сынға ала- 
тын сәті және оның жекпе-жектің түпкі мәніне жетіп, ұғынатын кезі. 
Міне, осы сәтте ымыраласу басталады: мұны түсініп, үнемі көмекте- 
сіп жүретін ковбоймен, өмір сүрудің ж аңа тәсілі туындайтынын се- 
зініп, өзі құдіретін ұғына түсетін желмен татуласу сәті келіп жетеді.

Кинематографияның кейбір басты жанрларында әрекет-бейненің 
бұл түрі қалай дамыды? Алдымен деректі фильмді қарастырайық. 
Тойнби тарихтың прагматикалық философиясын жасады, ол бойын- 
ша өркениет қоршаған ортаның адамға жасаған қарсылығына жауап

2 Пирс «синсигнум» (synsigne) деп заттардың күйінің өзіндік дара сипатын атап көрсету үшін 
жазды. Бірақ заттардың күйінің және әрекет субъектісінің өзіндік дара сипатын таза сапа мен 
мүмкіндікке жататын бірегейлікпен шатастыруға болмайды. Сондықтан біз Пирстің талдауына 
сәйкес, әрқашан заттардың күйінде өзекті болатын бірнеше сапаны немесе мүмкіндікті білдіретін 
«syn-» префиксін қолданғанды жөн санаймыз. сол себепті де біз «синсигнум» (synsigne) деп 
жазамыз.



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: ҮЛКЕН ФОРМА 185

ұсынады3. Айтарлықтай зор сын-тегеуріндерге ңарсылың көрсететін, 
бірақ адамдардың бүкіл қабілетін сіңіруге мүмкіндігі жетпейтін қо- 
ғамдастықтар қалыпты немесе нормативті жағдай деп есептелсе, онда 
басқа екі жағдайды да елестетуге болады: қоршаған орта сын-тегеу- 
ріндерінің күш тілігі сонша, адам оларға өз бойындағы бүкіл энергия- 
сының көмегімен де жауап не тойтарыс бере алмайтын жағдай (күн- 
көріс өркениеті) және адамның өмір сүруіне өте қолайлы қоршаған 
орта жағдайы (бос уақыт өркениеті). Флаэртидің деректі фильмдері 
осы жағдайлардың екеуін де қарастырып, «ақырғы» өркениеттердің 
асылдығын анықтайды. Сондай-ақ Руссо идеясын жақтағаны және 
алғаш қы ңауымдың қоғам алға тартқан саяси мәселелерге, осы қо- 
ғамдарды пайдаланудағы ақ адамдардың рөліне көңіл аудармағаны 
үшін өзіне тағылған айыптар, режиссерге аса эсер ете қоймады. Әсер 
етсе, Флаэрти өзі бекіткен шарттарға еш қатысы жоқ, әлдебір үшін- 
ш іні, үшінші тарапты енгізер еді: кинорежиссер ортамен бетпе-бет 
кездесудің жанды жерін табуды мақсат тұтты (бұл этнологиядан гөрі 
этологияға жақын). «Солтүстіктен келген Н анук»  фильмі эскимос 
жағалауға өз отбасымен келіп түскен кездегі ортаны көрсетуден бас- 
талады. Біз қабағынан қар жауған бұлтты аспанның және мұз басқан 
жағалаудың алып синсигнумын көреміз, бұл жерде оған қастық ой- 
лайтын қоршаған ортада Нанук өзінің амандығын қамтамасыз ете- 
ді: иглу салу үшін (иглу  -  эскимостардың қысқы баспанасы. -  Ред.) 
мұзбен жекпе-жек, әсіресе итбалықпен әйгілі арпалыс. Бұл жерде біз 
СӘС'-тің, тіпті СӘС-тің орасан зор құрылымын көреміз, өйткені Н а­
нук әрекеттерінің ұлылығы тек ситуацияны өзгертуде ғана емес, со- 
нымен қатар ы ры ққа көнбейтін қайсар ортада тірі қалуында жатыр. 
Керісінше, «Моана» фильмі бізге ешқандай қиын сын-тегеурінге 
ұшыратпайтын Табиғаттың өркениетін көрсетеді. Бірақ бұл фильм- 
нен «адам ауыртпалыңңа қарсы тұру, оған бойсұнбай төзу арқылы 
ғана адам бола алады» деген ой туады, себебі оған жанға жайлы қор- 
шаған ортаның қалпын бұзып, өзімен-өзі беріспес жекпе-жекке тү- 
суіне септігін тигізетін қатал сын туындату қажет.

Екінш і кезекте әлеуметтік-психологиялық фильмді алып қара- 
йық: өз ш ығармашылығының реалистік бөлігінде Киң Видор қауым- 
нан индивидке және индивидтен қауымға қарай ж ылж и отырып, 
орасан зор жалпылама синтезді жүзеге асыра білді. Кез келген жағ- 
дайда, барлық жанрда көрініс табатын мұндай форманы «этикалық» 
деп атауға болады, өйткені «этос» сөзі бірден орынды немесе ортаны, 
ортада мекендеуді, әдет-ғұрыпты немесе һабитусты, яғни тірш ілік 
ету тәсілін білдіреді. Этикалық немесе реалистік форма иллюзиядан

Қараңыз: Toynbee, LHistoire, Gallimard.



186 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

бас тартпай, «америкалық арманның» екі полюсін қамтиды: бір жа- 
ғынан, ынтымақты қоғам немесе ұлт-орта идеясы, барлық аз ұлттар- 
дың біте қайнасып бірігуі («Тобыр» фильмінің соңындағы бірауыздан 
қарқылдап күлу немесе «<Көшедегі көріністегі» сары, қара, ақ нәсіл 
өкілдерінің жүздеріндегі біркелкі өзгерістер); екінш і жағынан, сая- 
си көсем, яғни ортаның сын-тегеуріндеріне, ситуация ңиындыңтары- 
на төзіп, жауап бере алатын ұлт өкілінің идеясы («Біздің күнделікті 
нанымыз», «Ам ерикалы қроманс»). Тіпті ең қиын дағдарыс кезеңде- 
рінде де, бұл жақсы басқарылған ауызбіршілік тек басқа жерде қайта 
қалпына келу үшін ғана орын ауыстырып, жылжиды: қаланы тас- 
тап, ол ауыл шаруашылығы қоғамдастығына ауысты, содан соң «би- 
дайдан құрыш қа», ауыр өнеркәсіпке өтті. Дегенмен ауызбіршіліктің 
жасанды болуы мүмкін, ал индивид өзімен-өзі жеке қалуы ықтимал. 
«Тобыр» фильмінде дәл осы жағдай, атап айтқанда, жасанды және 
немқұрайды адамдар қоғамдастығы ғана болып қалған қала және бар 
мүмкіндік пен реакциядан айырылып, тағдырдың тәлкегіне жалғыз 
ұшыраған индивидтің жағдайы көрсетілген емес пе? Индивид ситуа- 
цияны өзгертетін СӘС' формуласында, расында да, өзіне қарама-қай- 
шы келетін СӘС ситуациясы бар, бұл -  индивид не істерін білмейтін, 
әрі кетсе бастапқы ситуацияға қайта оралатын ситуация: «Тобыр» 
фильміндегі америкалық сұмдық, міне, осындай.

Тіпті жағдай бұдан да нашарлап, индивид төмендемелі спираль- 
мен одан сайын төмен қарай құлдилауы ықтимал: бұл -  СӘС'' форму- 
ласы. Рас, америкалық кинематография Хоукстың түзелу жолында- 
ғы маскүнемдері секілді, әбден азғындаған кейіпкерлерді көрсетуді 
жөн санайды. Әйтсе де деградация процесінің өзін олар экспрессио- 
низмдегі немесе натурализмдегі мәнерлерге ұқсамайтын өзге әдіс- 
пен жүзеге асырады. Мұндағы сөз, енді қарақұрдымға құлау және 
серпінді «құлдырау» тәрізді энтропия жөнінде де емес (дегенмен Киң 
Видорға осындай натуралистік әдіс тән еді). Америкалық мәнермен 
жүзеге асатын реалистік деградация «орта-мінез» және «ситуация- 
әрекет» формасында жүзеге асады. Онда енді аффектінің немесе сер- 
піннің тағдыры емес, керісінше, әлеуметтік ортаның патологиясы 
мен мінез-құлықтың бұзылуы көрініс табады. Бұл -  Фитсжералд 
немесе Джек Лондонның ерекше әсерлі әдеби дәстүрін жалғастыру- 
шы мұрагер: «Ішімдік ішу менің өмір сүру тәсілдерімнің бірі және 
мен араласқан адамдардың әдеті еді...» . Құлдырау аласталғандар 
ортасында, жалған ауызбіршілігі немесе мүдделердің жалған ортақ- 
тығы бар орталарда өмір сүретін адамды сипаттайды, ол -  жасанды, 
барлық мінез-құлықтарды, өзіне тән сегменттерді ұйымдастыра ал- 
майтын, ойына не келсе, соны істейтін есерсоқтың ңылыңтарын ғана 
ұстанады. Бұл -  «бүлдірмейтін ісі жоқ», «туғаннан жолы болмаған,



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: ҮЛКЕН ФОРМА 187

бейбақ адам». Бұл -  Уайлдердің «Жоеалеан уик-энд» фильміндегі 
барлар әлемі (бақытты аяқталуына қарамастан), Россеннің «Алаяқ» 
фильміндегі бильярд әлемі, әсіресе «нуар» фильмнің (франц. нуар -  
«қара» деген сөз, ХХ ғасырдың 40-50-ж ылдары на тән пессимистік 
рухтағы америкалық криминал фильмдерді сипаттайтын жанрлық 
атау. -  Ред.) үлкен жанрын құрайтын «құрғақ заңға» байланысты 
қылмыс әлемі. Бұл аспектіде «нуар» фильм ортаны жақсы суреттей- 
ді, ситуацияларды баяндайды, әрекеттерді әзірлеу барысында «жиы- 
рылып», оны минут-минутымен тізеді де (мәселен, пойызды қарулы 
тонаудың үлгісі осындай), көбінесе тәртіп қайта орнайтын ж аңа си- 
туацияға өтеді. Бірақ дәл осы себептен де гангстерлер -  өз әлеуметтік 
ортасының қуатына, әрекеттерінің тиімділігіне қарамастан «құры- 
ған адамдар» саналады, әлдене спиральды кейіпкерлерге зиян келті- 
ретіндей етіп бұрып, олардың ортасын да, әрекеттерін де қажайды. 
Демек, бір жағынан, «орта» -  жалған қоғамдастық, ол қоғамдастық- 
ты кез келген одақ тұрақсыз да қайтымды болатын джунглиге айнал- 
дырады; екінш і жағынан, қанш алықты тәжірибелі болғанымен, мі- 
нез-ңұлың түрлерін шынайы һабитус, ситуацияға нағыз реакция деп 
атауға болмайды, өйткені оларды бұзатын осал тұстар немесе кем- 
шіліктер анықталады. Хоукстың «Тыртық бет» фильміндегі оқиға 
осындай, ондағы кейіпкерді «бәрін бүлдіруге» итермелейтін санасыз 
тірліктері мен осал тұстары бірігіп, әпкесінің өлімінен кейін оны 
мүлде билеп алып, қатты күйзеліске ұшыратады. Немесе Хьюстон- 
ның оқиға басқашалау өрбитін «Асфальтты джунглиінде» доктор- 
дың аса ұқыптылығы мен кісі өлтірушінің тәжірибелілігі қосалқы 
тұлғаның опасыздығына шыдамай, біреуінде сәл эротикалық қозға- 
лыс туындатса, екіншісінде туған елге деген сағыныш пайда бола- 
ды, бұл өзгерістер екеуін де сәтсіздікке немесе өлімге әкеледі. Бұдан 
«қоғам өз қылмыстарының бейнесімен құрылады, оның бүкіл ортасы 
патологияға душар болған, ал мінез-ңұлың түрлері түгел есуастыққа 
бейім» деген қорытынды шығаруға бола ма? Мұндай тұжырым Ланг 
немесе Пабст шығармашылығына ж ақын болар еді. Ж антүршігерлік 
сұмдықтарды еңсеретін америкалық кинода өз арманын құтқарудың 
тәсілдері бар.

Вестерн -  белгілі бір ортада тамырын терең жайған төртінші үл- 
кен жанр. СӘС' форму ласына сәйкес (бұл вестерннің ж алғыз фор- 
муласы емес екеніне көзіміз жетеді), орта дегеніміз -  Айналадағы 
ахуал немесе Қамтушы, мұны басында Инс айтқан. Бұл жерде бей- 
ненің ең басты сапасы -  тыныс. Ол кейіпкерді шабыттандырып қана 
қоймайды, сонымен қатар жағдайға орай, жиырылады немесе кеңе- 
йеді. Қ аны ққан түстің көмескі түспен бірге жаңғырық тудыруы -  
түрлі реңктің өзара араласып кірігуінің хроматикалық гаммасына



188 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

сәйкес жүзеге асады, міне, осы сәтте түс әлемді билейді (біз мұндай 
түстерді Фордтың «Ж асыл желекке оранған алқабы м» атты фильмі- 
нің декорациясында кездестіреміз). Тек Фордта ғана емес, «<Зеңгір 
көк» фильмінде кейіпкерлерінің бірінің аузына «бұл алып ел, одан 
да үлкені -  тек аспан ғана» деген сөздерді салатын Хоукста да аспан 
өзінің тербелістерімен ақырғы қамтушыны құрайды. Аспан құр- 
сауында қалған орта, өз кезегінде, ңоғамдастыңты құрсауына ала- 
ды. Белгілі бір ңоғамдастыңтың өкілі ретінде, кейіпкер өзін ортамен 
теңестіретін амалды істеуге қабілетті және кездейсоқ немесе жиі 
белден басылған тәртіпті қалпына келтіреді: индивидті мұндай ұлы 
қадамға баруға қабілетті көсемге айналдыру үшін ңоғамдастыңтың 
және land-тың (жердің. -  Ред.) өзі араласуы қаж ет. Бұл тұста ұжым- 
дық шиеленісті сәттерге (үйлену тойлары, мерекелер, билер және 
әндер), жердің үнемі қатысуына және аспан үстемдігіне толы Форд- 
тың әлемін оңай танимыз. Осыдан келіп кейбір зерттеушілер Форд 
туындыларында кеңістік тұйықталған және онда нақты қозғалыс 
та, нағыз уақыт та жоқ деген тұжырым жасайды4. Біздің ойымызша, 
Форд фильмдерінде қозғалыс ш ынайы, бірақ кадрдың бір бөлігінен 
екінш ісіне қарай немесе өзі өзгерісін жеткізуге тиіс әлдебір бүтінге 
қатысты туындаудың орнына, ол белгілі бір қамтушының ішінде жү- 
зеге асып, оның тынысын білдіреді. Сыртқы іш кіні қамтиды, сөйтіп, 
олар өзара байланысқа түседі де, дилижанстың (көп орынды жабық 
арба. -  Ред.) іш кі жағы оның сыртқы көрінісімен кезектесе көрсеті- 
летін «К үйме» фильміндегі бейнелердің ізімен біз екі бағытта бірінен 
екінш ісіне өту арқылы алға жылж имыз. Таныс нүктеден беймәлім 
нүктеге, мәселен, «Күйме қожайыны» фильміндегі секілді жерұ- 
йы ққа қарай қозғалуға да болады: орасан зор ңиындыңпен алға жыл- 
жығанымызда ұлғаятын, ал тоқтап, демалған кезімізде тарылатын, 
мәлімді де, беймәлімді де қамтитын қамтушы ғана ең басты мән бо- 
лып есептеледі. Фордтың пікірінш е, қозғалыстың өлшемін тек қам- 
тушы немесе органикалық ырғақ қана бере алады. Сонымен қатар 
қамтушы -  аз ұлттардың біте қайнасатын, яғни бәрін біріктіретін, 
тіпті бір-біріне қарама-қайш ы болғанның өзінде, олардың арасында- 
ғы ұқсастықтарды анықтайтын орын; бұл жерде ж аңа ұлттың пайда 
болуына қаж етті қосылу процесі: мысалы, «Күйме қожайынында» 
қуғынға ұшырайтын үш топ, атап айтқанда, мормондар, кезбе актер- 
лер және үндістер көрсетіледі.

4 Митридің айтуынша (Ford, Ed. Universitaires), Фордты эпик дегеннен гөрі трагик деген жөн, 
ол нақты кеңістіксіз және уақытсыз тұйық кеңістік құруға тырысады: бұл қозғалмайтын және 
баяу бейнелер туындататын «қозғалыс идеясы» тәрізді. Анри Ажел бұл ойды қолдап, өзінің 
«тұйық-ашық» және «кеңеюші-тарылушы» баламаларына бейімдеп қолданады . (L'espace 
cinematographique, Delarge, p. 50-51, 139-141).



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: ҮЛКЕН ФОРМА 189

Осы алғаш қы жақындаудың шеңберінде қалсақ, онда біз ғарыш- 
тық немесе эпикалық сипат алған СӘС ңұрылымының аясынан шыға 
алмаймыз: ақиқатында, кейіпкер ңоғамдастыңтың қатысуы арқылы 
әлеуметтік ортамен теңеседі де, ортаны өзгертпейді, тек ондағы цикл- 
дік тәртіпті қалпына келтіреді5. Дегенмен кейінгі режиссерлердің 
вестерн концепциясын трагедиялық, тіпті романдық деп сипаттап, 
эпикалық кемеңгер дәрежесін Инс пен Фордқа қалдыру қауіпті болар 
еді. Ж анрлар бірізділігіне қолданылатын Гегель мен Лукач схемасы 
вестернге жүрмейді: Митри атап көрсеткендей, вестерн басынан-ақ 
барлық бағытта -  эпикалық, трагедиялық, романдық жанрларда 
ңарңынды дамыды, оның кейіпкерлері ностальгиялық, жалғызілік- 
ті, қартайған ковбойлар, тіпті «бейбақ адамдар», сондай-ақ ақтап 
алынған үндістер болды6. Ш ығармашылығының өн бойында Форд уа- 
қытты әбден нақты да шынайы ететін ситуацияның эволюциясын тү- 
сінуге тырысты. Әлбетте, вестерн мен неовестерн деп атауға болатын 
жанрдың арасында едәуір айырмашылың бар; бірақ ол жанрлар са- 
бақтастығымен де, кеңістіктің тұйықтығынан аш ықтығына өтумен 
де түсіндірілмейді. Фордта кейіпкер қайта-қайта қауіп төнетін тәр- 
тіпті қалпына келтірумен шектелмейді. Фильмнің құрылымы, орга- 
никалық репрезентация шеңбер бойымен циклді түрде емес, соңғы 
ситуация бастапқы ситуациядан өзгеше болатын спираль бойынша 
жүзеге асады: бұл -  эпикалықтан гөрі, этикалық формаға жататын 
СӘС' схемасы. Мәселен, «Либерти Валанст ы ат қан адам» фильмін- 
де ңараңшының көзі жойылып, тәртіп қалпына келтіріледі; алайда 
ңараңшыны атқан ковбой «кісі өлтіруші -  болашақ сенатор екен, осы 
әрекет арқылы Ж абайы Батыстың жазылмаған эпикалық заңы өзгер- 
тіліп, индустрия өркениетінің жазылмаған романдық заңына айна- 
латын көрінеді» деген қауесет таратады. «Қос салт атты» фильмін- 
де осыған ұқсас оқиға бар, онда шериф өз қызметінен де, кіш кентай 
қаланың дамуынан да бас тартады7. Бұл екі жағдайда да, Форд бей- 
нені түрлендіретін аса ңызыңты әдіс ойлап тапқан: бір бейне екі рет 
көрсетіледі, бірақ екіншісінде С және С' арасындағы айырмашы- 
лықты сезіну үшін жаңартылып немесе толықтырылып ұсынылады.

5 Bernard Dort, Le western, 10-18 қараңыз: (пасторальдық) эпопеяны рух пен әлемнің кейіпкер мен 
ортаның үйлесімі анықтайды; тіпті үндістерді де теріс күштер деп қана атауға болады, бірақ олар 
ғарышқа және оның тәртібіне, табиғи апаттарға, өртке немесе су тасқынына күмәнданғандай 
шек келтіреді; ал кейіпкердің еңбегі ортаны өзгертпейді, оны қалпына келтіріп, қайтадан жеңіп 
қайтарып алады, бұл шөп басқан соқпақты қайтадан жүріп қалпына келтіруге ұқсайды.

6 Mitry, Cahiers du cinema, n° 19-21, janvier-mars 1953.

7 «Қос салт а тты »  фильміне жасалған мұқият талдауды Жан Ройдың (Pour John Ford, Ed. du 
Cerf) кітабынан табуға болады: ол туындының «спираль тәрізді» сипатын баса айтады және 
Фордта спиральдың мұндай формасы жиі кездесетінін көрсетеді (р. 120). «Күйме қожайыны» 
фильміне жасаған егжей-тегжейлі мұқият талдауын да осы кітаптан табуға болады (p. 56-59).



190 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

«Либерти Валанстың»  соңында ңараңшының шын өлімі мен ков- 
бойдың оқ атуы көрсетіледі, ал бұған дейін көрермен «қысқартыл- 
ған» бейнені көрген еді, ресми нұсқа да соны (ңараңшыны өлтірген -  
болашақ сенатор деген көзқарасты) ұстанған болатын. «Қос салт  
ат т ы » фильмінде тура сол позада тұрған шерифтің тура сол сұлбасы 
көрсетіледі, бірақ шерифтің өзі өзгерген. Екеуінің арасында, С және 
С' ситуациялары аралығында екіұш тылық пен екіж үзділік көп кез- 
деседі. «Либерти Валанстың»  бас кейіпкері беделді сенатор болу 
үшін қылмысты жасыруға тырысады, алайда журналистер, керісін- 
ше, оның адам сенбес аңызын кешіреді, онсыз ол ешкім де емес еді. Өз 
туындысында Рой атап көрсеткендей, «Қос салт аттының» оқиға 
желісі ақш а спиралі бойымен өрбиді, әу бастан-ақ ақш а ңоғамдастың 
өмірін бұзып, өз империясын кеңейтумен ғана айналысады.

Дегенмен бұл екі жағдайда да Форд ңоғамдастыңтың көп нәрседен 
дәмелі екенін меңзеген секілді. Бұл жерде салауатты орталардың за- 
лалды орталардан едәуір айырмашылығы бар екенін байқауға бола- 
ды. Джек Лондон маскүнемдер қоғамы өзіне қатысты иллюзия атау- 
лыдан ада екенін көрсету үшін қанш ама парақ шимайлап, көз майын 
тауысты. Босқа армандатудан аулақ іш імдік «арманшылдың арман- 
дауына тыйым салып», өмір -  маскарад, қоғам -  джунгли, тірш ілікте 
үмітке орын жоқ (маскүнемдердің мысқылшыл келуінің себебі осы- 
дан) екеніне сендіретін «таза ақыл» тәрізді әрекет етеді. Қылмыстың 
ңоғамдастың туралы да осыны айта аламыз. Керісінше, өзіне, қалауы 
мен ынтызарына, ңұндылыңтары мен арман-мұраттарына қатысты 
иллю зия туындатуға мүмкіндік беретін мәміле үстемдік етіп тұр- 
ғанда қоғам салауатты болмақ: «өмірді сүюге ұмтылдыратын» және 
реалистік иллю зиялар аңиңатңа таза шындықтан да ж ақын бола- 
ды8. Фордтың да көзқарасы осындай, өзін ақталуы неғайбіл үмітпен 
алдандыруды қаламайтын ол «Жансыз» фильмінен бастап әшкере- 
леуші сатқынның экспрессионистік «деградациясын» басынан ке- 
шіргендей болды. Демек, енді америкалық арманды тек арман ғана 
болғаны үшін ж азғыра алмаймыз: бар қуатын өзінің осындай қалпы- 
нан алатын ол өзін тек осылай көреді. Видор үшін де, Форд үшін де 
қоғам өзгереді және дамылсыз өзгереді, бірақ Фордта бұл өзгерістерді 
кенеттен келіп Қамтушы жүзеге асырады, ол ниетін ұлттың үздіксіз 
сабақтастығы тәрізді қисынды иллюзия арқылы білдіреді.

Сайып келгенде, америкалық кинематографияда алғаш қы нұсқа- 
сын Гриффит ұсынған өркениет-ұлттың дүниеге келуі туралы басқа 
туындыларға негіз болған фильм түсіру және оған түрлі қырынан

8 Jack London, Le cabaret de la derniere chance, 10-18, p. 283 sq. Сондай-ақ Фордтың сөзі: «Мен 
америкалық арманға сенемін» (Andrew Sinclair, John Ford, Ed. France-Empire, p. 124).



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: ҮЛКЕН ФОРМА 191

қайта оралу тоқтаған жоқ. Кеңес дәуірі киносымен оның ұқсасты- 
ғы -  Америкада америка ұлтының гүлденуіне, ал Кеңес Одағында 
пролетариаттың жеңісіне алып келетін дүниежүзілік тарихи про- 
цестің заңдылығына деген сенім еді. Алайда америкалықтардың ор- 
ганикалық репрезентациясы диалектикалық дамуды білмейтін се- 
кілді, бүкіл тарихты да, әр ұлт организм секілді бөлініп тарап, бәрі 
Американың болашақ бейнесін меңзейтін өсіп-жетілу шежіресін де 
қамтитын соның өзі. Біз төрт тарихи кезең араласып кеткен Гриф- 
фиттің « Төзімсіздігінен» немесе екі кезеңді қатар қойып, Американы 
кейінгі кезекте сипаттайтын Сесил Б.Де Миллдің «Он өсиет» филь- 
мінің алғаш қы нұсқасынан табатын тарихтың бұл концепциясының 
өте ұқсас немесе параллель сипаты осыдан туындаған. Азғындаушы 
ұлттарды ауру организмге теңеуге болады, Гриффиттің Бабылы неме­
се Де Миллдің Римі тап сондай. Егер Інж іл қоғамдық өмірдің негізін 
қаласа, бұл ежелгі еврейлердің, содан соң христиандардың дені сау, 
өркениет-ұлттардың дүниеге келуіне себепші болуының арқасы, бұл 
өркениет-ұлттар америкалық арманға тән екі ерекш елікті көрсете- 
ді: аз ұлттар «басқалармен кірігіп кететін» біте қайнасу орны болу, 
сонымен қатар алуан түрлі ситуацияларға жауап беруге қабілетті 
көсемдерді қалыптастыратын ұйытқы болу. Керісінше, Фордтың 
«Линкольні»  Інж іл тарихын жинақтап қорытып, Соломон тәрізді 
парасатпен пайымдайды: Мұса секілді көшпенділер заңынан жазба 
заңға, номостан логосқа өтуді қамтамасыз етеді, сондай-ақ Исаның 
мәнерімен қалаға есекпен кіреді («Жас Л инкольн мырза»). Амери­
ка  киносында тарихи фильмдер аса зор маңызға ие, себебі бұл елде 
қалыптасқан жағдайларға байланысты киноның барлық жанрлары, 
көркемдік деңгейіне қарамастан, тарихи болатын: гангстеризм кеңі- 
нен қамтылған криминалдық фильмдер де, шытырман хикаяға толы 
вестерн де залалды болсын, үлгілі болсын, тарихи құрылымдар мәр- 
тебесіне ие болды.

Голливудтың тарихи концепцияларын келемеждеуден оңай іс 
жоқ. Ал біздің ойымызша, олар ХІХ ғасыр көзқарасы тұрғысынан 
тарихтың ең маңызды аспектілерін ж инақтаған тәрізді. Ницше бұл 
аспектілердің үшеуін ажыратып көрсетті: «монументтік тарих», 
«антикварлық тарих» және «сыни тарих» немесе этикалық тарих9. 
Монументтік аспект нақты және адами қамтушыға, табиғи және сәу- 
леттік ортаға қатысты болады. Гриффиттегі Бабыл мен оның күйреуі,

9 Ницше «Кеш келген ойлар» (Nietzsche, Considerations intempestives),«Tapихи зерттеулердің 
пайдасы мен келеңсіз тұстары туралы» §§ 2 et 3. ХІХ ғасырдағы Германиядағы тарих ғылымы 
туралы бұл мәтін, біздіңше, әлі күнге өзектілігін сақтаған, оны тарихи фильмдердің барлық 
категориясына, атап айтқанда, антика тарихын баяндайтын итальян фильмдерінен бастап, 
америкалық киноға дейін қолдануға болады.



192 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

Сесил Б.Де Милл туындысындағы көне еврейлер, шөл және құша- 
ғын кең ашқан теңіз, сондай-ақ филистиндер, Дагон храмы және 
оны Самсонның талқандауы, мұның бәрі -  бейненің өзі монументтік 
болуына септігін тигізетін аса зор синсигнумдар. Олар алуан түрлі 
жолмен көрініс табады: біресе «Он өсиет» фильміндегі орасан зор 
фрескалар, біресе «Самсон мен Далиладағы»  ойып салынған өрнек- 
тер, бірақ бейне асқақ күйінде қала береді, егер Дагон храмына қарап 
барынша күлсек, бұл -  көрерменге де әсер ететін олимпиялық күлкі 
болады. Ницшенің талдауына сүйенсек, тарихтың мұндай аспектісі 
әртүрлі өркениеттер арасындағы параллельдерге немесе ұңсастың- 
тарға қолайлы жағдай жасайды: адамзат тарихының ұлы сәттері, 
бір-бірінен тым алыс болғанына қарамастан, өзара шыңдар арқылы 
байланысады және салыстыруға кеңінен мүмкіндік беріп, қазіргі 
заманғы көрерменнің санасын тез жаулап алатын «әсерлер топтама- 
сын» құрайды деп есептеледі. Демек, монументтік тарих өз жараты- 
лысына сай дүниежүзілік деңгейге қарай бет алады, оның жарқын 
мысалы болатын үздік туынды -  «Төзімсіздік» фильмі, себебі мұнда 
әртүрлі тарихи кезеңдер бірін-бірі алмастырып қана қоймайды, со- 
нымен қатар әдеттен тыс ырғақты монтажға сәйкес кезектеседі («Үш  
дәуір» фильмінде Бастер Китон оның күлдіргі нұсқасын берген). Ке- 
зеңдер қай тәсілмен салыстырылса да, ол процесс тіпті Эйзенштейн- 
нің өзінде де монументтік тарихи фильм туралы арман болып қала 
береді10. Әйтсе де тарихтың бұл концепциясында елеулі кемш ілік 
бар: ол тарихи құбылыстарды бүкіл себеп атаулыдан бөлек, өз алды- 
на жеке салдар ретінде қарастырады. Ницше осыны атап көрсетті, 
Эйзенштейн де Американың тарихи және әлеуметтік киносына тән 
осы кемш ілікті сынға алды. Өйткені бұл концепцияда қатарынан 
тек түрлі өркениеттер ғана емес, әр өркениеттің ең басты құбылыс- 
тары да көрсетіледі: мәселен, байлар мен кедейлер «екі параллель әрі 
тәуелсіз құбылыс», анықталған еш қоспасыз таза салдар ретінде қа- 
растырылады, қажет болса, оларды өкінішпен сипаттайды, бірақ бұл 
құбылыстардың пайда болу себебіне талдау жасалмайды. Сондықтан 
себептер қалайда әр тарапқа «лақтырып тасталады», қайта қалқып 
ш ыға келгеннің өзінде, жеке айқастар түрінде көрінеді: бұл жекпе- 
жектерде бірде кедейлердің өкілі мен байлардың өкілі, бірде азғын 
адам мен болашақ адамы, бірде әділ адам мен сатқын және т.б. тіре- 
седі. Демек, Эйзенштейннің күш і мынада: ол Гриффиттен басталған 
америкалық монтаждың басты т ехникалы қ аспектілері, яғни ситуа- 
цияны қалыптастыратын кезектес параллель монтаж да, жекпе-жек-

10 «Су үшін күрескен адамның триптих» жобасы туралы (Темірлан -  патшалық құрылым -  
колхоздар), қараңыз: Eisenstein, La non-indifferente Nature, I, 10-18, p. 325.



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: ҮЛКЕН ФОРМА 193

ке әкелетін кезектес ықпалды монтаж да жоғарыда аталған тарихтың 
әлеуметтік және буржуазиялық концепциясына сүйенетінін дәлел- 
мен көрсетеді. Эйзенштейн, міне, дәл осы елеулі кемш ілікті жойғысы 
келді: ол монументтікті «диалектикалық» құрылымға бағындыруға 
тиіс шынайы себептерді көрсетуді талап етті (қайдағы бір сатқын, аз- 
ғын, жауыздың орнына таптық күрес)11.

Егер монументтік тарих салдарларды өз ішінде ғана қарастырып, 
себептердің ішінен индивидтерді бір-біріне қарсы қоятын қарапайым 
жекпе-жектерді ғана қалдырса, онда бұлармен қандай да бір дәуірге 
тән өмір сүру формаларын қалпына келтіруші «антикварлық» тарих 
айналысуы қажет: соғыстар мен қақтығыстар, гладиатор шайқаста- 
ры, қос дөңгелекті арбалар жарысы, рыцарь турнирлері және т.б. Ан- 
тикварлық тарих -  сөздің тура мағынасында жекпе-жектермен ғана 
шектелмейді, ол сыртқы жағдайларға қарай кеңейе түседі, ал еңбек 
құралдары мен интимді дағдыларда тары лады: ол ауқымды перде- 
лерді, киім-кеш екті, сән-салтанатты, құрылғыларды, қару-жарақ 
пен құрал-саймандарды, әшекей бұйымдар мен күнделікті тұрмыс 
заттарын көрсетеді. Оргияда (оргия -  ежелгі Грекияда Вакх-Дионис 
құрметіне ұйымдастырылатын салтанатты сауық кеш. -  Ред.) ал ь т - 
тык; пен интимдік қатар жүреді. Антикварлық тарих монументтік 
тарихты толыктырып, оған қосымша болады. Бұл жерде тағы да 
голливудтық қайта кұру мен ж аңа көрінетін заттарды келемеждеу 
қиын емес: антикварлық тарихта «жаңа» түр -  дәуірдің жаңаруы- 
ның белгісі. Маталар «Самсон мен Д алила»  фильміндегі секілді түс- 
бейнемен бірге тарихи фильмнің іргелі элементіне айналады. Мұнда 
саудагер сатуға шығарған мата мен Самсон ұрлаған отыз туника (т у ­
ника -  ежелгі заманғы ұзын етек, қысқа жеңді сырт көйлек. -  Ред.) 
түстердің екі шыңын түзеді. Ж аңа өркениет-ұлттың тууына септігін 
тигізгендіктен бе екен, немесе, керісінше, оның кұлдырауы мен жо- 
йылуын паш ететіндіктен бе, биік шыңды кұрылғылар да кұрайды. 
Хоукстың «Перғауындар мекені» атты шын мәніндегі ж алғыз тарихи 
фильмінде режиссерді тек картина соңындағы бір сәт қана кызықты- 
ратын тәрізді: сәулетші инженерге айналады да, перғауынға арнап,

11 Eisenstein, Film Form, Meridian Books, p. 235: «Элбетте, Гриффит туындыларындағы монтаж, 
әсіресе параллель монтаж концепциясы кедейлер мен байлардың параллель екі жолымен, 
олардың ықтимал ымырасына қарай жылжитын дуалистік дүниетанымның қайта жаңғыруы 
тәрізді пайда болады. Біздің монтаж туралы концепциямыз әрі монистік, әрі дуалистік 
дүниетанымға негізделген, құбылыстарды мүлде басқаша түсіну тәсілінен туындайды деп 
топшылаған жөн». Мұның дүниежүзілік тарихпен орайлас Эйзенштейн жобасына да қатысы бар: 
оның триптихы кинорежиссердің өзі үш сатылы зымыранға теңейтін әлеуметтік формациялардың 
диалектикасына негізделуге тиіс болды. Бұл үш саты деспоттық формацияға, капитализмге, 
социализмге негізделгендіктен, жобаның жоба күйінде ғана қалғаны түсінікті (өйткені сталин 
деспоттық формацияны меңзейтін кез келген тарихи сілтемені жақтырмайтын).



194 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

құм мен тас өңдейтін бұрын-соңды болмаған ж аңа құрылғы жасайды, 
одан төгілетін құм мен тас пирамида ішіндегі жерлеу залын еш саңы- 
лаусыз бітеу етеді.

Соңында, тарихтың монументтік концепциясы мен антикварлық 
концепциясы бұл екеуін өлшейтін және тарататын этикалық бейне- 
сіз өзара үйлесе кетпес еді. Сесил Б.Де Милл айтқандай, бұл жерде 
сөз зұлымдыңтың бүкіл азғырушыларымен және айуандыңтарымен 
(варварлар, Құдайға сенбейтіндер, төзімсіздер, оргиялар және т.б.) 
бірге Зұлымдық пен Ізгілік туралы болып жатыр. Ежелгі немесе ке- 
йінгі уақытта өткен оқиға айыпкерге айналуға тиіс, оны сотқа беру 
қаж ет, сонда ғана сол оқиғаның несі азғындауға, несі дүниеге келуге 
себеп болатынын, ондағы торығудың ұйытқысы не, келешектің дәні 
не екенін, ондағы оргия қайсы, крест белгісі қайсы екенін, байдың 
құдіреті мен кедейдің бейшаралығын толық түсінуге болады. Қатаң 
этикалық үкім «заттардың» әділетсіздігін әшкерелеуге, қайғысына 
ортақтасып, алға қадам басқан ж аңа өркениетті ж ария етуге, қысқа- 
сы, қайтадан Американы ашуын тоқтатпауға тиіс; оның үстіне, ба- 
сынан-ақ біз себептерді қарастырудан бас тартқанбыз. Америкалық 
кино қоршаған әлеуметтік ортаның белгілі бір өркениетті (сатқын- 
дардың қатысуымен) босаңсытуға бағытталған әсерін көрсетумен 
шектеледі. Сол себепті осындай шектеулерге қарамастан, ол мону- 
менттік, «антикварлық» және этикалық дүниежүзі тарихының ай- 
қын да үйлесімді концепциясын ұсына білді12.

2
Осы жанрлардың бәрінде әрекет-бейненің заңдары қандай? Бұл 

заңдардың біріншісі өз жиынтығындағы органикалық репрезента­
ция ретінде әрекет-бейнеге қатысты болады. Оның өзіне тән құры- 
лымы бар, өйткені орындар мен мезеттер өз ңарама-ңайшылыңтары- 
мен және өзара толықтыру қасиеттерімен бірге айқын анықталған. 
Ситуация (С) тұрғысынан, кеңістік, кадр және план тұрғысынан бұл 
заң ортаның мол мүмкіндігін жүзеге асыру тәсілін: мүмкіндіктің әр 
бөлігін (мысалы, Фордтың аспандарын), осы мүмкіндіктер арасын- 
дағы ңаңтығысты немесе келісімді әрі басқалар секілді мүмкіндік,

12 Тарихи кинематографиядағы елеулі ағымның бәріне мынадай сұрақ қою қажет: ондағы тарих 
концепциясы қандай? Марк Ферро (Cinema et Histoire, Denoёl-Gonthier) еңбектерінде және 
«Кино күнделіктері» (Cahiers du cinema n° 254, 257, 277, 278, әсіресе Жан-Луи Комолли 
мақалалары) жүргізген зерттеулердің арқасында кино мен тарих арақатынастарын талдау 
бүгінде айтарлықтай алға жылжыды. Алайда көтерілген мәселе, біз осы жерде көрсететін 
мәселеге қарағанда, анағұрлым маңызды және, бір жағынан, сөздер мен тарихи сөздер 
арасындағы қарым-қатынасқа, ал екінші жағынан, сөздер мен кинематографиялық бейнелер 
арасындағы байланысқа қатысты болады. Біз қарастыратын мәселе, тек осының бір бөлігі ғана.



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: ҮЛКЕН ФОРМА 195

әрі барлық мүмкіндіктердің қақтығысу немесе ымыраласу орны бо- 
латын жердің ерекше рөлін ұйымдастырады. Сонымен қатар бұл заң 
дұшпандық немесе жағдай тудырушы күштер бөлініп шығатын Қам- 
тушыны қалыптастыратын бүтіннің топ, кейіпкер немесе ошақ айна- 
ласына шоғырлану тәсілін ұйымдастырады: дөң үстінде, аспан мен 
жер арасында үндістер осылай пайда бола кетеді... Ал уақыт немесе 
пландар бірізділігі тұрғысынан заң С-дан С'-ға өтуді, терең тыныс 
алуды, кеңею және тарылу сәттерінің кезектесуін, сыртқы мен ішкі- 
нің ауысып келуін, негізгі ситуацияны жаһандық міндеттің ішіндегі 
ж ергілікті міндеттерге сәйкес келетін қосалқы жағдайларға бөлуді 
ұйымдастырады. Осы қатынастар тұрғысынан алғанда, органикалық 
репрезентация -  кеңістікте және уақытта кідірістері бар спираль. Бұл 
концепцияны біз Эйзенштейннен табамыз, дегенмен ол спиральдағы 
векторлардың бірізділігі мен бөлінуін мүлде басқаша түсінді. Гриф- 
фиттің және америкалық киноның көзқарасы тұрғысынан қарастыр- 
сақ, векторлар арасындағы өзара байланысты эмпирика тұрғысынан 
ұйымдастыруға кезектес параллель монтаж толығымен ж еткілікті.

Кезектес монтаж басқа тәсілді -  енді параллельді емес, ықпал 
етуші немесе конвергентті тәсілді қамтиды. Себебі С-дан С'-ға қарай 
өту Ә-нің көмегімен, яғни көбінесе С'-ға таяу орналасатын шешуші 
әрекеттің қатысуымен жүзеге асады. Синсигнум өзекті ететін мүм- 
кіндіктер ж аңа тәсілмен қайта бөлінуі, өзара мәмілеге келуі немесе 
өз арасынан біреуінің жеңісін мойындауы үшін синсигнум биномға 
немесе жекпе-жекке айналуы керек. Екінші заң, демек, С-дан Ә-ге 
өту барысын басқарады. Демек, шешуші әрекет немесе жекпе-жек 
тек Қамтушының әртүрлі нүктелерінен индивидтердің соңғы қақ- 
тығысына және ситуацияны өзгертуші реакцияның туындауына 
мүмкіндік беретін әрекеттер желісі тарайтын жағдайда ғана жүзеге 
асуы мүмкін. Дәл осы әрекеттер Гриффит монтажының екінш і түрін, 
кезектес конвергенттік монтаж обьектісін құрайды. Бәлкім, мұның 
шыңына «М  қаласы жендетті іздейді» фильмі арқылы Ланг жет- 
кен болуы мүмкін (дәл осы картина Лангқа Америкаға кету туралы 
ой салды). Бұл фильмде қолданылған конвергентті монтажды Ланг- 
тың алдыңғы туындыларымен салыстыра талдаған Ноэл Берч «үлкен 
форма» ұғымын ұсынды. Шын мәнінде, жалпы ситуация, ең алды- 
мен, анықталған және дараланған кеңістік-уақытта мұқият бейнеле- 
неді: қаладағы тұрғын үй ауласы, көпқабатты үйдегі баспалдақ ала- 
ңы мен пәтердегі ас үй, пәтерден мектепке дейінгі жол, қабырғаларға 
ілінген афишалар, желіккен адамдар... Бірақ көп ұзамай бұл ортада 
екі нүкте, содан кейін бір-бірімен дамылсыз кезектесетін, бірі екін- 
шісімен үнемі «ұйқасу» арқылы жақындайтын және қылмыскерді 
ұстайтын «қысқашты» құраушы әрекеттің екі желісі пайда болады:



196 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

полиция әрекеті және (бала өлтіруші өз ісіне кедергі келтіреді деп қо- 
рыққан) қылмыс әлемінің әрекеті. Органикалық репрезентацияның 
берік ңұрылымдың сипатының арқасында, жағымды немесе жағым- 
сыз кейіпкердің сол орынға жеткенше және тіпті сол орынды кім ке- 
ліп басатынын біз білгенше, көптен бері алдын ала дайындалған орны 
болатынын байқаймыз: жендеттің сыры біртіндеп ашылып, осылай 
әшкереленеді. Бірақ қылмыскерлер тобы оны ұстап алған кезде ғана, 
біз нақты әрекеттің куәгері болып, кісі өлтірушінің кім  екенін бі- 
леміз. Бұл -  М-нің қарақш ылар мен қайыршылар сотымен жекпе- 
жегі. Өз кідірістері мен ұйқастары бар бұл қос желі бізді ситуация- 
дан жекпе-жекке, синсигнумнан биномға әкеледі. Осы органикалық 
репрезентация өз екіұштылығын соңына дейін сақтайтыны рас, өйт- 
кені полиция ңылмыстың топтың соңынан қуып жетіп, олардан кісі 
өлтірушіні тартып алып, оны нағыз соттың қолына тапсырғанда си­
туация өзгере ме, әділдік орнай ма, бәрі қалпына келіп, қылмыстан 
тазара ма, әлде бұрынғыдай бола бере ме, ал қылмыс қашанда қайта 
жалғасуға дайын ба, С' ма әлде С ме -  біз біле алмаймыз («енді бөбек- 
терге мұқият қарау керек болады...»)

Үшінші заң екінш і заңның кері сипаты тәрізді көрінеді. Шын мә- 
нінде, егер ситуациядан әрекетке өту үшін кезектес монтаж қажет 
болса, жекпе-жектің ең түпкі негізіндегі сығымдалған әрекетте кез 
келген монтажға қарсы тұратын бір нәрсе бар. Бұл үшінші заңды 
«Базен заңы» немесе «тыйым салынған монтаж» заңы деп атауға бо­
лады. Андре Базеннің пікірінше, егер белгілі бір нәтижеге қол жеткі- 
зуге ұмтылатын екі дербес әрекет монтаждың заңды қатысушылары 
болса, алынған нәтижеде екеуі бетпе-бет ңаңтығысатын сәт міндетті 
түрде болады, бұларды азайтуға келмейтін бірмезгілдікте қабылдау 
қаж ет, онсыз монтажды да, тіпті қарама-қарсы бұрыштардан түсіру- 
ді де қолдана алмаймыз. Базен Чаплиннің «Цирк» фильмін мысал- 
ға келтіреді: барлық құрама түсірілімдерге рұқсат етілсе де, Чарли 
арыстанның торына шынымен кіріп, онымен бір планда болуы қа- 
жет. Нанук пен итбалық та бір планда шайқасуға тиіс13. Бұл бином 
заңы енді СС' формасына да, СӘ формасына да емес, Ә-нің өзіне ғана 
қатысты болады.

Алайда жекпе-жек әрекет-бейненің жалғыз және шектелген сәті 
емес. Ж екпе-жек әрдайым қаж етті бірмезгілдіктерді көрсете оты- 
рып, әрекет желілеріне меже қояды. Осылайша ситуациядан әре- 
кетке өтуімен бірге жекпе-жектердің бір-бірімен қиюласуы қатар 
жүреді. Бином полиномға айналады. Тіпті жекпе-жекті таза күйін- 
де ұсынатын вестернде де шайқастың соңғы сатысында оны анықтау

13 Bazin, Qu'est-ce que le cinema?, Ed. du Cerf, p. 59.



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: ҮЛКЕН ФОРМА 197

қиын. Ковбой мен ңараңшы айқасып жатыр ма, әлде ковбой мен үн- 
діс пе? Бәлкім, әйелімен, досымен немесе («Либерти Валанст ағы » 
сияқты) оны ығыстырып, орнын басуға бел буған басқа адаммен бе? 
«М  қаласы жендетті іздейді» фильмінде нағыз жекпе-жек М мен 
полиция немесе қоғам арасында өте ме, әлде М мен оны қаламайтын 
қылмыс әлемі арасында ма? Нағыз жекпе-жек басқа ж ақта болып 
жатуы да ықтимал емес пе? Ақырында, жекпе-жек киноның ішінде 
болғанымен, фильмнен тыс болуы мүмкін. Қылмыстың топты соттау 
көрінісінде қарақш ылар мен қайыршылар мінез-ңұлың түрі немесе 
өмір сүру салты ретінде қылмыс жасау ңұңығын қорғап, М-ді қызба- 
лықтың буымен әрекет етті деп айыптайды. Ал М өз қызбалығының 
тіпті айып емес екенін айтады: басқаша істей алмайтын ол серпіннің 
немесе аффектінің ықпалымен ғана әрекет етеді, осы сәтте және тек 
дәл осы сәтте ғана актер экспрессионистік мәнерде ойнайды. Ақы- 
рында, «М  қаласы жендетті іздейді» фильмінде нағыз жекпе-жек 
Лангтың өзі мен экспрессионизм арасында болып шықпай ма? Бұл 
туынды Лангтың экспрессионизммен қош айтысып, реализмге өтуін 
білдіреді, кейінірек мұны «Доктор М абузенің өсиеті» дәлелдеді (бұл 
фильмде Мабузе былай қалып, алдыңғы планға суық реалистік жүйе 
құрылымы шығады).

Егер жекпе-жектер бір-бірімен осылай қиюласса, мұның сыры бе- 
сінші заңда жатыр: Қамтушы мен кейіпкердің, орта мен оны өзгерте- 
тін мінез-ңұлыңтың, ситуация мен қажетті әрекеттің арасында үлкен  
алш ақт ы қ  болады, бұл алш ақтық фильм барысында тек біртіндеп 
қана жойылады. Лезде жекпе-жекке айналуы мүмкін ситуацияны 
көз алдымызға елестетуге болады, бірақ бұл «күлкілі» шығар еді: 
шағын жауһар туындыда («Қат ерлі сапт ыаяқ сыра») Филдс Қиыр 
солтүстіктегі лашығының есігін оңтын-оңтын бір ашып, «Сыртта са- 
қылдаған сары аяз» деп айқайлайды, сонда, кім лақтырғаны белгісіз, 
екі кесек қар дәл бетіне келіп тиеді. Б ірақ, негізінде, ортадан соңғы 
жекпе-жекке дейінгі жол өте ұзақ. Кейіпкер әрекетті тым елеулі деп 
білетін Гамлет тәрізді іске кірісуге бірден дайын бола қоймайды. Оны 
әлсіз деп айтудын жөні жоқ, керісінше, ол Қамтушыға (рас, ықтимал 
түрде ғана) тең. Оның айбындылығы мен әлеуетін өзектілендіру қа- 
жет. Гамлет өзінің енжарлығы мен жан тыныштығынан бас тартуға, 
әлде ситуация тартып алған күш-қуатын иеленуге немесе әлдебір қо- 
ғамдастық, әлдебір топ тарапынан қажетті қолдау келіп жететін қо- 
лайлы сәтті күтуге тиіс. Ш ындығында, кейіпкерге оны дәріптейтін 
халық, елеулі көпш ілік, сондай-ақ қол ұшын беретін әртекті және 
шағын жанашырлар тобы қажет. Ол әлдекімдердің жігерсіздігі мен 
сатқындығына да, тағы біреулердің айлакерлігіне де төтеп беруге да­
йын болуы керек. Мұндай айнымалы құбылыстарды біз вестерннен



198 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

де, тарихи фильмдерден де кездестіреміз. Кеңес кинотанушылары 
Эйзенштейннің «Қаһарлы И ванының»  гамлеттік сипатын -  басты 
кейіпкер фильмнің екі ырғақты кідірісіндей бастан кешкен күшті 
күмәннің екі сәтін, сондай-ақ халықты негізгі топ емес, қолдаушы- 
қошеметші немесе құрал ретінде ғана қажет ететін патшаның ақсү- 
йектік табиғатын бағаламады. Ж алпы алғанда, кейіпкер іш кі неме­
се сыртқы дәрменсіздік сәттерін бастан кешіруі қажет. Сесил Б.Де 
Миллдің «Самсон мен Д алила»  фильмінің шиеленісті ңарңынын 
диірмен тасын айналдырып отырған, содан кейін шынжырмен байла- 
нып, храм маңайындағы аймаққа қуылған, гротескілік ергежейлілер 
бұған айдап салған мысықтардың тіс-тырнағынан қашып құтылып, 
жар жағалап жүрген соқыр Самсонды көрсететін бейнелер арттыра 
түседі; ақырында, ол храмның алып ұстынын тұғырынан ысырып, 
диірмен тасын айналдырған кездегі әбден қалжыраған халімен «үн- 
десетін» бейнеде өзінің бар күш-жігерін қайта жинайды. Керісінше, 
әлсіз Самсонды тістеген мысықтардың азуы кейін әл жинаған Сам­
сон өзіне шабуылдаған адамдардың сазайын тартқызу үшін пайда- 
ланған есектің азуымен үйлеседі. Қысқасын айтқанда, жанданды- 
ру процесімен араласатын кеңістік пен уақытта нағыз алға жылжу 
бар, соның арқасында бас кейіпкер әрекет етуге «қабілетті» болады, 
ал оның құдіреті Қамтушының күшімен теңеседі. Кейде кейіпкер- 
дің бірі екіншісіне эстафета ұсынған сәтте көргеніміздей, заттардың 
жай-күйі өзінше дамыған сайын кейіпкердің бірі әрекет қабілетінен 
айырылады да, екіншісі белсенді бола бастайды: мысалы, Мұса кезе- 
гін Иисус Навинге береді. Форд қайтадан биномды білдіретін осын- 
дай дуалистік құрылымды ұнатады: «(Либерти Валанст ы ат қан  
адам» картинасындағы Батыс адамынан эстафетаны алатын заңгер 
немесе «Ж үзімнің кермек дәмі» фильміндегі диқаншылар отбасы- 
ның матриархатты анасы осындай -  топ ыдырай бастаған сайын ол 
«көріпкелдік» қабілетінен айырылса, оның ұлы ж аңа күрестің мәні 
мен маңызын түсіне келе, жағдайды дұрыс болжайтын көреген бола 
түседі. Осы тұрғыдан қарағанда, органикалық репрезентацияны әре- 
кет-бейне дамуының соңғы заңы басқарады: сит уация мен болашақ 
әрекет арасында алш ақт ы қ болуы керек, бірақ бұл алш ақт ы қ  кері 
кету мен ілгерілеу сәттері тәрізді кідірістер сипаттайтын процеспен 
толтырылу үшін ғана өмір сүреді.

3
Әрекет-бейне мінез-ңұлыңңа негізделген кино (бихевиоризм) тү- 

сіруге дем берді, өйткені мінез-құлық дегеніміз -  бір ситуациядан 
екіншісіне өтетін, оны өзгерту немесе басқасын қалыптастыру мақ-



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: ҮЛКЕН ФОРМА 199

сатында әлдебір ситуацияға жауап беретін әрекет. Мінез-ңұлыңтың 
осы бір асңаңтығынан Мерло-Понти қазіргі заманғы романға, қазіргі 
заманғы психологияға және киноның рухына ортақ белгіні көрді14. 
Бірақ бұл перспективада сенсо-моторлық байланыс өте күш ті болып, 
мінез-ңұлың шын мәнінде құрылымдалған болуы керек. Үлкен орга- 
никалық репрезентацияны, СӘС'-ті қалыптастыру ғана емес, дүние- 
ге келтіру шарт: бір жағынан, ситуация кейіпкерге мейлінше әсер 
етуі қажет, ал екінш і жағынан, ситуациядан барынша әсерленген 
кейіпкер үзік-үзік кідіріс жасай отырып, әрекетке көшуге, «жары- 
луға» тиіс. Бұл -  реалистік озбырлықтың формуласы, ол натуралис- 
тік озбырлықтан түп-тамырымен ерекшеленеді. Оның құрылымы -  
жұмыртқа тәрізді: онда өсу немесе сіңіру (вегетативті) полюсі және 
хайуани (acting-out) полюс бар. Бұл тұрғыда әрекет-бейне Actors 
Studio мен Элиа Казанның фильмдерінде жүйелендіруден өткені бәрі- 
мізге белгілі. Міне, осы жерде генетикалық элемент бөліп шығаратын 
үрдісі бар сенсомоторлық схема бейнені иемденеді. Бастапқы кезден- 
ақ Actors Studio ережелері актерлік шеберлікке ғана емес, сондай-ақ 
фильмнің концепциясына, оның түсірілуіне, кадрлануына, кадрлар- 
ға бөлінуіне және монтажына да қатысты болды. Бұл жерде бір эле­
мент негізінде екінш і элемент туралы қорытынды жасауға болады, 
мәселен, шынайы актерлік шеберлік негізінде фильмнің реалистік 
табиғаты туралы немесе, керісінше, п ікір қалыптасуы мүмкін. Бірақ 
актер ешқашан бейтарап қалмайды, ол тоқтаусыз ойнау үстінде бола­
ды деп айту ж еткіліксіз. Ол серпілмесе ситуацияны бойына сіңіріп, 
жайбарақат қала алмайды. Актер үшін де, кейіпкер үшін де негізгі 
невроз -  ашулану. Ақиқатында, өсу полюсіне бір орында қозғалу тән 
болса, хайуани полюсіне секірмелі қозғалыстар тән. A cting-out-қа 
тез бәсеңдеу ңаншалыңты тән болса, сорғыш секілді сіңіруге сонша 
дәрежеде ңарңындылың тән. Сондықтан да бұл әрекет-бейненің құ- 
рылымдың және генетикалық көрінісінен шын мәнінде шексіз қол- 
данылатын формула туындайды. Казан жанжалдасушы кейіпкер- 
лерді өздеріне-өздерін жойғызуға кеңес берді: олар бірін-бірі өлтіріп 
біткен кезде, айқастар жарқын да әсерлірек болады. Артур Пеннің 
осы Әдіс немесе осы Ж үйе қолданылған «Төрт дос» фильмін қарас- 
тырайық. Түскі ас дастарқанында отырған жас қыздың миллиардер 
әкесі мен жұмысшы эмигрант күйеу жігітті көрсететін көріністі ала- 
йық; біз ситуацияның шиеленісі басты кейіпкерлердің жан дүниесіне 
терең бойлап енгенін көреміз; содан соң қыздың әкесі: «Өзіме тиесі- 
ліні біреуге беретін әдетім жоқ», -  дейді, бұл сөз ситуацияны түбе- 
гейлі өзгертетін «жарылыс» сияқты естіледі, себебі ол әке мен қыз

14 MerleauPonty, Sens et non-sens, Nagel, «Le cinema ct la nouvelle psychologies



200 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

арасындағы инцестік қатынастарды білдіретін ж аңа элементті енгі- 
зеді. Кейінірек, күйеу мен ңалыңдыңты атастыру рәсімі кезінде әкесі 
шыныланған үлкен есіктің артында, көзге түспей, елеусіз пайда бо- 
лады, оның түрі улы өсімдік секілді ситуацияны бойына сіңіріп ал- 
ғандай көрінеді; оны тек кіш кентай бала ғана байқап қалып, күтіп 
тұрады; әке сыртқа атылып шығып, қызын өлтіреді, күйеу жігітті 
ауыр жарақаттайды, сөйтіп, ол бұл хайуани әрекетпен (acting-out) 
орныққан ситуацияны қайтадан өзгертеді.

Бұл өмірді Бергсон сарынымен саралағанға ұқсайды: өсімдіктің 
немесе жалпы өсетін нәрсенің міндеті жарылатын дүниені қалып- 
тастыру болса, хайуандар тосын қозғалысқа барып, оны жару үшін 
жауапты15. Бұл саралауды максимумға жеткізу Фуллердің айрық- 
ша мәнері болуы мүмкін, дегенмен оның фильмдерінде кейде оқиға- 
лардың логикалық байланыстары бір көріністен екіншісіне тосын- 
нан «секіріп өту» арқылы үзіледі. Бұл құбылысқа соғыс тақырыбы 
өте қолайлы, бір жағынан, мұндай фильмдерге үздіксіз сарыла күту 
және айналадағы ахуалдың тылсым сипаты, екінш і жағынан, то­
сын жарылыстар мен acting-out тән. Тым болмағанда, Фуллер өзіне 
тән озбырлық мәнерін «Шок дәлізі» фильмінде дәлізде өсіп тұрған 
өсімдіктер тәрізді және «Ақ ит» фильміндегі «жарылардай» күйде 
адамдарға ұмтылатын нәсілшіл ит секілді вегетативті жындылардан 
табады. Рас, жындылардың өзінде де ойламаған жерден оқыс «дүм- 
пулер» болып тұрады, ал ит ұзақ та тылсым тәсілмен ситуацияны бо­
йына сіңіреді: «Мен итке оның актер екенін түсіндірдім...» Фуллер 
мұны тіпті өсімдіктерге де түсіндіре біледі. Ол үшін озбырлықтың екі 
жағының әрқайсысын екі есе көбейтетін, кейде полюстердің дағды- 
лы тәртібін өзгертетін шектен тыс бытыраңңылың өте маңызды: осы- 
лайш а ситуация күңгірт натурализмге жетеді.

Сондай-ақ Казан да полюстерді қалай бөлуге болатынын біледі, 
оның «Кішкентай цуыршагы» -  Американың оңтүстігіндегі адамды 
елітетін мамыражай тірш ілік те, бесік жанындағы жас әйелдің өсу 
үрдісіне ұқсас өмірі де бейнеленген керемет вегетативті фильмдердің 
бірі. Бірақ Казанды ңызыңтырған және оның шығармашылығының 
дамуын айқындаған жайт -  екі полюсті құрылымнан бөлек бір үз- 
діксіз құрылымға қол жеткізуге септігін тигізетін «сіңірулер» мен 
«жарылыстар» еді. Ж азық экранды кинескоп бұл үрдісті күшейте 
түседі. Бұл -  Actors Studio-ның ортодоксиясы: ауқымды «ғаламдық 
міндет», СӘС' жүйелі және үздіксіз «жергілікті міндеттерге» (сі әі с2, 
с2 ә2 с3...) бөлінеді. «Америка, Америка»  фильмінде әрбір осындай 
жүйенің жеке географиясы, социологиясы, психологиясы, үндесті-

15 Bergson, L'evolution creatrice, ch. 11.



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: ҮЛКЕН ФОРМА 201

гі және алдыңғы әрекетке тәуелді, ал кейінгі әрекетті туындататын 
ситуациясы болады; ол кейіпкерді әр жолы соңғы дүмпуге жеткенге 
дейін (Нью-Йорк жағалауын құшақтау) «сіңіру» мен «жарылыс» ар- 
қылы келесі ситуацияға жетелейді. Тоналған, абыройынан айырыл- 
ған, кісі өлтірген, күйеу ж ігітке және сатқынға айналған кейіпкер 
осы тағдыр тәлкегін түгел басынан кешіреді, мұның бәрі алға қойған 
үлкен мақсаттың -  Анадолыдан (C) қашып, Нью-Йоркке (C') жету 
мақсатының құрамына кіреді. Ал Қамтушыға, яғни үлкен мақсат- 
қа келсек, ол кейіпкерді қадам басқан сайын жасауға мәжбүр болған 
әрекеттері үшін дәріптейді, ең аз дегенде ақтайды: сырттай қарабет 
болған ол өзінің іш кі абыройын, жүрегінің тазалығын және отбасы- 
ның болашағын құтқарады. Бұдан оның көңілі жұбанып та жарыт- 
пайды. Өйткені бұл -  Қабыл әлемі, бейбітшілікті білмейтін, бірақ 
ашу қысқан долылыңңа айыпсыздың пен айыптылыңтың, ұят пен 
абыройдың сәйкес келуіне септігін тигізетін Қабыл белгісі: қандай 
да бір жергілікті ситуацияда кейіпкер үшін қорлық болып есептеле- 
тін нәрсе жаһандық ситуацияның талабымен батырлықты білдіреді, 
мұндай батырлықтың құны, әрине, төленуі қажет. «Айлақта»  филь- 
мінде мынадай теология қарастырылады: егер мені басқалар сатпаса, 
мен өзімді-өзім сатамын және әділдікті сатамын. Өзімізді жуып-та- 
зартатын белгіні көру үшін, бізді құтқарушы немесе кешіруші жары- 
лыс жаңғырығын есту үшін талай жиіркеніш ті жағдайлардан өтіп, 
бойға сіңіруіміз, көптеген ұятты «жарылыстарды» бастан кешіруіміз 
қажет. Інж іл туралы ұлы туындыны айқындаған «Эдемнің шығысы» 
фильмінің тақырыбы, Қабыл мен оның сатңындығының хикаясы 
Николас Рей мен Сэмюэл Фуллерді әртүрлі жолмен мазалап, тіпті 
ойларынан кетпей қойды16. Бұл тақырып америкалық кинода және 
оның Тарих туралы қасиетті де әлемдік концепциясында басынан- 
ақ бар болатын. Енді Қабыл бейнесі күтпеген жерден реалистік си- 
пат ала бастады. Казан фильмдеріндегі ең ңызыңтысы -  америкалық 
арман мен әрекет-бейненің бірге нығаю тәсілі. Америкалық арман 
біртіндеп басқа емес, тек қиял ретінде ғана беки түсті, өйткені нақ- 
ты деректер оған қайш ы келеді: бірақ ерекше серпіліс жасауының 
арқасында оның күш і арта түседі, өйткені ол енді сатқындық және 
сөз тасу секілді әрекеттерді де қамтиды (Фордтың пікірінше, ар- 
манның қызметі де осы әрекеттерді құрту еді). Дәл осы америкалық

16 Казанға қатысты бұл сұрақтардың бәріне (құрылымдаудың эстетикалық мәселелеріне де, 
оның шығармашылығына ықпал еткен сөз тасудың жеке мәселелеріне де) Роже Тайер (Roger 
Tailleur, Kazan, Seghers) талдау жасаған. Америкалық киноның және әсіресе тарихи фильмнің 
сатқындық тақырыбына зор мән беретініне біздің көзіміз жетті. Ал Екінші дүниежүзілік соғыстан 
кейін, маккартизм ағымымен бірге бұл тақырыптың маңызы одан сайын арта түсті. Фуллер 
туындыларында сатқындық тақырыбы айрықша тәсілмен қарастырылған, қараңыз: Jacques 
Lourcelles, «Theme du traitre et du heros», Presence du cinema, n° 20, mars 1964.



202 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

арман күйреген соғыстан кейінгі кезеңде біз әрекет-бейненің шешу- 
ші дағдарысты бастан кешкенін, қиялдың ең мазмұнды форманы, ал 
әрекеттің ең екпінді, ең әсерлі схеманы тапқанын көреміз. Мұндай 
фильмдерді түсіру ұзақ уақыт бойы жалғасқанына қарамастан, бұл -  
атыс-шабыс киносының агониясы.

Бұл «мінез-ңұлың» киносы әдеттегі рефлекторлық доға іспет- 
ті шартты рефлекс түріндегі қарапайым сенсомоторлық схемамен 
ғана шектелмейді. Мұны, негізінен, іш кі факторларды ескеретін 
әлдеқайда күрделі бихевиоризм деген жөн17. Аңиңатында, сыртқы 
бақылауш ыға кейіпкерлердің бойына сіңіретін ситуациясы мен жү- 
зеге асыратын әрекетінің қиылысында оның іш кі әлемінде болып 
ж атқан құбылыстар көрінуге тиіс. A ctors Studio ұстанатын ереже- 
сі де осы: тек іш кі әлемдегі щ бы лы ст ар ғана есепке алынады, бі- 
рақ бұл іш кі әлем тылсым да, құпия да емес, ол көрсетілуі қаж ет 
мінез-ңұлыңтың генетикалық элементімен сәйкес келеді. Бұл -  әре- 
кеттің  кемелденуі емес, әрекет-бейне дамуының аса қаж етті шар- 
ты. Ш ын мәнінде, мұндай реалистік бейне ойдан ш ығарылған жал- 
ған ситуациялар мен алдамшы әрекеттерді ұсынатынын еш қаш ан 
ұмытпайды: біз «шынымен» төтенше жағдайда емеспіз, ешкімді 
«шынымен» өлтірмейді немесе еш кім «шынымен» ішпейді. Бұл -  
небәрі театр немесе кино ғана... Үлы реалист актерлер мұны жақсы 
түсінеді, A ctors Studio да оларға өз әдісін ұсынады. Бір ж ағынан, 
нақты  ситуацияға қатысы бар объектілермен сезімге негізделген қа- 
рым-қатынас орнату қажет: әлдебір материялы қ дүниемен, мәслен, 
стақанмен, әйнек заттардың белгілі бір түрімен немесе матамен, 
костюммен, құрал-сайманмен, сағызбен құрығанда ойша байланыс 
орнатқан жөн. Екінш і ж ағынан, осының ықпалымен объект рөлге 
қаж етті эмоцияға тепе-тең болмағанымен, соған ұқсас сезімді жан- 
дандыруға және аффективтік жадты оятуға тиіс18. «Қолға түскен» 
затты қолдана білу, тиісті ситуацияға сәйкес сезімді оята алу қажет: 
ойдан ш ығарылған ситуация мен ж алған әрекеттің сыртқы қатына- 
сын қамтамасыз ететін осы зат пен сезім арасындағы іш кі байланыс. 
Енді тек бір ғана әдіс бар, A ctors Studio ұсынатын әдіс актерді өзі 
орындайтын рөлмен теңесуге ш ақырмайды; бұл әдіс сипаттайтын 
ерекш елік -  керісінш е амал: реалист актер өзіне тән және бойын- 
да ж иналған кейбір іш кі элементтерге ойнайтын рөлін теңдестіруі 
қаж ет.

17 Мінез-құлықтың ішкі факторларын үнемі ескеретін бихевиористік психологияның дамуы туралы 
қараңыз: Tilquin, Le behaviorisme, Vrin.

18 Ішкі жан дүние, байланыс және аффективті жад туралы қараңыз: Stanislavski, La formation de 
I'acteur, Payot; Lee Strasberg, Le travail a I'Actors Studio, Gallimard p. 96-142. Actors Studio және 
оның салдары жайында: Odette Aslan, L'acteur auXX-e siecle, Seghers, p. 258 sq.



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: ҮЛКЕН ФОРМА 203

Бірақ іш кі әлем элементі актердің қалыптасуына ғана қатыс- 
ты емес, сонымен қатар ол бейнеде көрініс табады (осыдан актердің 
үнемі толқуы туындайды). Актерге тән іш кі әлем элементі оның мі- 
нез-ңұлңының тікелей элементі және сенсомоторлың қабілетінің 
қалыптасуы саналады. Ол сіңіру мен «жарылысты» өзара үндес- 
тіре отырып, реттейді. Сондықтан зат пен сезім жұбы генетикалық 
белгі ретінде әрекет-бейнеде көрініс табады. Зат өзінің барлық вир- 
туалдығында қабылданса (қолданылған, сатылған, сатып алынған, 
айырбасталған, сындырылған, құш ақтаған, бас тартылған...), тап 
сол кезде оған сәйкес келетін сезімдер өзекті бола түседі: мәселен, 
«Америка, Ам ерика» фильмінде кейуана сыйға ұсынған пышақ, лақ- 
тырып тасталған аяқкиім , топы және сабан қалпақ С және С' үшін 
өте маңызды... Осы жағдайлардың бәрінде зат пен эмоция жұбын 
ғана көреміз, бұл жұп тек реализмге тиесілі, бірақ өз мәнеріне қарай 
серпін, фетиш, аффекті және бет-жүз реализмдеріне қатысты болуы 
мүмкін. «Мінез-ңұлың» киносы үнемі ірі планнан ңашңаңтайды деп 
айта алмаймыз (Тайер «Кішкентай цуыршац» фильміндегі ер адам- 
ның жас әйелдің ірі планына «енетін», алақанымен бетін сипайтын, 
ернін әйел шашына тақайтын керемет көрініске талдау жасайды)19. 
Қайткенде де, әрекет-бейнеде заттың сезім тұрғысынан қолданылуы 
және затқа қатысты сезімтал әрекет ірі планға қарағанда, көрерменге 
неғұрлым көбірек әсер етуі мүмкін. «Айлақта»  фильміндегі бір си- 
туацияда бір әйелдің жат ңылыңтарын көргенде, ер адам қысылып, 
өзін кінәлі сезінеді, сосын ханымның түсіріп алған қолғабын жерден 
көтереді де, оны қолына ұстап, ңызыңтайды, содан соң киіп алады20. 
Бұл әрекет-бейне үшін генетикалық немесе эмбриондық белгі тәріз- 
ді, оны Ізт аңба  (impression) деп атауға болады, ол мінез-құлық са- 
ласында «символ» қызметін атқарады. Бір қызығы, ол бір мезгілде 
актердің бейсанасын, режиссердің жеке кінәсін, бейненің (мәселен, 
жанған қолдың) «ұстамалы сырқатын» біріктіреді -  Дмитриктің 
фильмдеріндегі үнемі пайда болатын ізтаңба. Ж алпылама анықта- 
ма бойынша, ізтаңба -  сіңіруші ситуация мен жарылатын әрекеттің 
іш кі, бірақ көзге көрінетін байланысы.

19 Tailleur, р. 94.

20 Мишель Симан өзінің Казанға қоятын сұрақтарының көмегімен ірі планның орнын басуға 
тырысатын бейненің бұл түрін жақсы анықтап көрсеткен: Kazan par Kazan, Stock, p. 74 sq.



10-тарау
Әрекет-бейне: кіші форма

1
Енді әрекет-бейненің мүлде басқа аспектісін қарастыру қажет. 

Егер әрекет-бейне үнемі барлық деңгейде «екі» элементті біріктірсе, 
оның бір-бірінен өзгеше екі аспектісінің болуы да заңды. Үлкен фор­
ма, СӘС' ситуациядан ситуацияны өзгертетін әрекетке қарай қозға- 
лады. Дегенмен тағы бір форма бар -  ӘСӘ', ол, керісінше, әрекеттен 
ситуацияға, содан соң ж аңа әрекетке өтеді. Бұл жолы әрекет ж аңа 
әрекеттің туындауына түрткі болатын ситуацияны әйгілейді, ситуа- 
цияның бір бөлігін немесе аспектісін бүркеген құпия қабатты ашады. 
Әрекеттің мәнін білмей, соқыр тәуекелмен алға жылжиды, ал ситуа- 
цияның сыры түнекте немесе белгісіздікте ашылады. Бір әрекеттен 
екінш і әрекетке өту барысында, ситуация біртіндеп пайда болады, 
өзгереді, нәтижесінде, айқындалады немесе өз құпиясын сақтайды. 
Үлкен форма деп біз Қамтушы (синсигнум) ретіндегі ситуациядан 
жекпе-жек (бином) ретіндегі әрекетке өтетін әрекет-бейнені атай- 
мыз. Қолайлы болу үшін кіш і форманы әрекеттен, мінез-ңұлыңтан 
немесе келбеттен (һабит уст ан) іш інара айқындалған ситуацияға 
өтетін әрекет-бейне дегеніміз жөн. Бұл -  сенсомоторлың жүйеге кере- 
ғар схема. Мұндай репрезентация жаһандық емес -  жергілікті, спи- 
ральды емес -  эллипстік, ңұрылымдың емес -  оқиғалық, этикалық 
емес, комедиялық болады («комедиялық» дейтін себебіміз, мұндай 
репрезентацияға комизм тән, алайда ол үнемі күлкілі бола бермейді, 
кейде драмалық та сипат алады). Бұл ж аңа әрекет-бейненің компози- 
циялы қ белгісі -  индекс.

Бұл әрекет-бейне, әсіресе Чаплиннің өзі ойнамаған «Париждік 
әйел» фильмінде немесе Любич шығармашылығында саналы түрде 
меңгерілген тәрізді. Тіпті үстірт талдау арқылы-ақ, біз индекстің екі



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: КІШІ ФОРМА 205

түрі немесе екі полюсі бар екенін көреміз. Алғашқы жағдайда әрекет 
(немесе әрекеттің баламасы, жай ишарат) алдын ала белгіленбеген си- 
туацияны анықтайды. Демек, ситуация әрекеттен тікелей қорытын- 
ды жасау немесе салыстырмалы күрделі пайымдау арқылы шығады. 
Ситуация өзін-өзі алдын ала ұсынбағандықтан, бұл жерде индекс 
тапш ылықтың индексі қызметін атқарып, баяндаудағы кемш ілікті 
көрсетеді де, «эллипс» сөзінің бастапқы мағынасына сәйкес келеді. 
Мысалы, «Париждік әйелде» Чаплин орнын ештеңе толтыра алмаған 
біржылдық кемш ілікті баса айтты, бірақ біз ол жөніндегі ойымызды 
байдың көңілдесіне айналған әйел-кейіпкердің киім үлгісіне және 
мінез-ңұлңындағы ж аңа мәнерге қарап түйіндейміз. Сондай-ақ тіпті 
адам жүздерінің өзінен ешқандай аффектив немесе мәнерлі дербестік 
байқалмағаны аздай, олар кадр сыртында болып ж атқан жайттарды 
да білдірген жоқ: олар, расында да, жаһандық ситуацияның индек- 
сі қызметін атқарды. Мысалы, біз әйел жүзіне түскен жарық сәуле- 
лері арқылы ғана келгенін аңғаратын атақты пойыз көрінісі немесе 
қатысушылар бізге тек қорытынды жасауға ғана мүмкіндік беретін 
эротикалық бейнелер, міне, осындай. Индекс ңаншалыңты асығыс 
болғанына қарамастан, ойша пайымдауды қамтыған кезде, мұндай 
мысалдар әлдеқайда дәлелді бола түседі: мәселен, «қызметші әйел 
комодты ашқанда, абайсызда еркек киімінің қыстырма жағасы жерге 
түсіп кетеді де, Эднамен арадағы махаббат байланысының құпиясын 
ашады»1. Любич туындыларында біз бұл жағдайда индекс қызметін 
атқарушы бейненің өзіне енгізілетін осындай асығыс қорытындылар- 
ға үнемі кездесеміз. «Өмір сәнінде» (бұл фильм өзінің бұрынғы батыл 
сипатын сақтады, әйел-кейіпкер екі көңілдеспен бірге тұру құқы- 
ғын шынайы да қарапайым жолмен қорғап қалды) көңілдестің бірі 
таң сәріде смокинг киген екінш і ж ігітті ортақ көңілдесінің үйінен 
көрген кезде, осы индекске сүйеніп, ол (және көрермен де) әлгі ж ігіт 
әйелмен түнді бірге өткізді деген қорытынды жасайды. Ендеше, бұл 
индекс кейіпкерлердің бірі «әдемі кеш кі костюм кигендіктен, түнді 
интимдік жағдайда (ол жағдай көрсетілмеген) өткізбеуі мүмкін емес 
еді» деген қорытындыға әкеледі. Бұл -  ойша пайымдалған бейне.

Индекстің екінш і, күрделірек түрі де бар, бұл -  «эллипс» сөзінің 
екінш і (геометриялық) мағынасына сәйкес келетін екіұш тылық ин­
декса «Париждік әйел» фильмінде бірінші түрге жататын индекстер 
тобы әйел-кейіпкер сүйгеніне адал емес деген ойға жетелейді (оның 
миығынан күлуінде де бір сыр бар). Есесіне, оның бай көңілдесімен 
ңарым-ңатынасы тым екіұшты, сондықтан көрерменнің үнемі басы

1 Charles Chaplin, Histoire de ma vie, Laffont (сондай-ақ Cinematographe журналының 1981 
жылғы қаңтардағы 64-нөмірінде жарияланған «Париждік әйел» туралы материалды фильмнің 
замандасы жан тедесконың мақаласы мен жак Фьескидің талдауын қараңыз).



206 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

қатады: әйел бай ж ігітке дәулеті, сән-салтанаты, жасырын көмегі 
үшін ғана ынтық па, әлде оны шын ниетімен құлай сүйе ме? Тап осы 
сұрақты Любичтің «Көк сақалдының сегізінші әйелі» фильміндегі 
әйел-кейіпкерге қатысты қоюға да болады. Бұл жағдайларда ұсақ- 
түйектердің тұтас әлемі, индекстердің екінш і түрі біздің күмәнда- 
нуымызға түрткі болады, мұның бәрі әлдене жетіспегендіктен немесе 
берілмегендіктен емес, толығымен осы индекске тиесілі екіұшты- 
лы ққа байланысты жүзеге асады (бұған мысал -  «Париждік әйелде- 
гі» сәнді алқаны лақтырып тастап, сосын қайтадан алатын көрініс). 
Бұл әлдебір әрекет немесе мінез-ңұлың бір-бірінен тым алыс, бір-бірі- 
не еш байланыссыз екі ситуацияға бір мезгілде меңзеуге ж еткілікті, 
болмашы айырмашылықты тауып алғандағы ахуал тәрізді көрінеді. 
Немесе өзара өзгешелігі шамалы екі әрекет, әлде ишарат өз арасын- 
дағы болмашы айырмашылыңңа қарамастан, қарама-қарсы қоюға 
болатын немесе қарама-қарсы қойылған екі ситуацияға бағыттай 
алатын секілді. Бір жағдайда екі ситуацияның біреуі ғана шын, ал 
екіншісі ойдан шығарылған немесе алдамшы болуы ықтимал; екін- 
ші жағдайда, екеуі де шынайы болуы мүмкін; соңында, олар өзара 
орын алмастырып, алдамшысы шынайы, шынайысы алдамшыға ай- 
налуы да (немесе керісінше) ғаж ап емес. Мұндай жағдайлардың кей- 
бірі кез келген фильмде кездеседі: мысалы, жазықсыз адамды кінәлі 
етіп шығару (пышақ ұстаған адам мәйіттің жанында тұрады, ол оны 
өлтірді ме, әлде пышақты ж аңа ғана ұстады ма?). Біз қазір ғана мы- 
салға келтірген аса күрделі жағдайлар зор ңызығушылың тудырады. 
Олар индекстің екінш і түрінің заңын анықтауға мүмкіндік береді: 
бір әрекет аясындағы немесе екі әрекет арасындағы болмашы айыр- 
маш ылық екі сит уация арасындағы өте үлкен алш ақт ы ққа себеп- 
ші болады. Бұл -  геометрия термині мағынасындағы эллипс, өйткені 
бір-бірінен алш ақ ситуациялар әрекеттің қос ошағы тәрізді. Мұны 
енді жетіспеушіліктің емес, екіұш тылықтың немесе ңашыңтыңтың 
индексі деген жөн. Ситуациялардың бірін терістеу немесе мойында- 
мау аса маңызды емес, өйткені ол өзінің бар қызметін барынша қол- 
данған соң ғана мұндай күйге енеді, индекстің екіұштылығын және 
жоғарыда келтірілген ситуациялар арасындағы ңашыңтыңты жоюға 
ешқашан ж еткілікті болмайды. Любичтің бұл күрделі индекстерді 
ұтымды пайдалануға «Болу немесе болмау» фильмінде қол жеткізге- 
ніне еш күмән жоқ. Кейде бұл бейнелер қауқарсыз: мәселен, актер 
монологын оқи бастаған бойда көрермен орнынан тұрып, шығып ке- 
теді -  ол жалыққаннан шығып кетті ме, әлде сыртта актердің әйе- 
лімен кездесуі бар болғандықтан ба? Кейде олар бүкіл шиеленіске 
қатысты болып, монтаждың елеулі көмегін қажет етеді: алдымен 
актерлер тобы қойылым көрермендерінің алдында немістердің рөлін



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: КІШІ ФОРМА 207

сомдайды, сосын, керісінше, немістердің алдында немістердің рөлін 
ойнап, көрермен-немістер өздерін-өздері ойнап ж атқан тәрізді сезім- 
де болған кезде ишараттағы болмашы айырмашылың, сондай-ақ екі 
ситуация арасындағы аса зор алш ақтық айқын көрініс табады. Өмір 
мен өлім мәселесі: ситуациялар бір-бірінен неғұрлым алш ақ болса, 
бәрі мінез-ңұлыңтағы болмашы айырмашылыңңа байланысты екенін 
кейіпкерлер соғұрлым жақсы біледі.

Қалай болғанда да, кіш і формада біз бәрібір әрекеттен ситуацияны 
немесе ситуацияларды шығарамыз. Басында, бұл форма біріншісі- 
не қарағанда, тиімді әрі үнемді көрінеді: Чаплиннің түсіндіруінше, 
оның бет әлпетке түскен пойыздың көлеңкесі мен жарығын көрсет- 
кен себебі -  нағыз француз пойызының өзін көрсетуге мүмкіндігі бол- 
маған... Бұл кекесінді ескертудің маңызы зор, себебі ол жалпыға ор- 
тақ мәселені -  Б сериясының, яғни қаржысы аз фильмдердің кинода 
бейнелерді ойлап табуға ықпалын көрсетеді. Әрине, экономикалық 
шектеулер ж арқын да жасампаз шабыт тудырады, қатаң үнемдеу 
жағдайында ойлап табылған бейнелер бүкіл әлемге таралып, жалға- 
сын табады. Мұның талай мысалын неореализмнен, ж аңа толқыннан 
көре аламыз, бұл барлық кезеңдер үшін де әділ болады және Б серия- 
сын көбінесе тәжірибе мен жасампаздықтың белсенді орталығы деп 
есептейді. Алайда «кіші форма» міндетті түрде аз қаржылы фильм- 
дерден бастау алмайды, оларда толық көрініс таба алмайтыны тіптен 
анық. Кең экранды кинода, әртүрлі реңктерде, сәнді мизансцена мен 
әдемі безендірілген сахнада ол кәдімгі үлкен форма секілді мәнерлі 
факторларға ие болады. Егер оны кіш і форма деп атасақ, қисынсыз 
және тек әрекет-бейненің екі формуласын: СӘС' пен ӘСӘ'-ні, яғни мү- 
шелер мен қызметтерді қамтитын бір тектес үлкен ағзаны, керісін- 
ше, әлдебір екіұшты құрылымда біртіндеп қалыптасатын әрекеттер 
мен мүшелерге қарсы қойып салыстыру үшін ғана қаж ет болар еді.

Демек, әрекет-бейненің екі формуласына олар шабыттандырып 
дем беретін жанрларды немесе белгілі бір жанрдың жай-күйлерін із- 
деп тауып, еш ңиындыңсыз сәйкестендіре аламыз. СӘС үлкен форма- 
сының сарынымен түсірілген әлеуметтік-психологиялық фильмнен 
айырмашылығы бар ӘСӘ кіш і формасына тән өнеге комедиясын біз 
қазір ғана ңарастырдың. Алайда осыған ұқсас айырмашылың неме­
се ңарама-ңайшылың өзге, әр алуан салаларда да кездеседі. Әуелі, 
монументтік немесе антикварлық тарихқа, СӘС формуласы сары­
нымен түсірілген ауқымды тарихи фильмге оралайық. Бұған ӘСӘ 
сарынымен түсірілген тарихи фильмнің бір түрі саналатын, «кос- 
тюмді фильм» деп аталып кеткен фильм қарсы қойылады. Бұл жағ- 
дайда костюм, киім-кеш ек, тіпті матаның өзі де мінез-ңұлыңтың не­
месе сыртқы келбеттің (һабит уст ың) нақты түрлері тәрізді қызмет



208 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

атқарады және өздері айқындап бейнелейтін ситуацияның индексте- 
рі болады. Тарихи фильмдерде жағдай мүлде өзгеше, өйткені оларда 
маталар мен костюмдер зор маңызға ие (рас, тек монументтік және 
«антикварлы қ» концепцияға етене біріккен сипатта ғана). Ал мұн- 
дағы фильмдерге кутюрье мен декоратордың сәулетші мен антиквар 
қызметін атқарғаны секілді тігінш ілік немесе сәнңойлың концеп- 
циясы тән деуге болатындай. Өнеге комедиясындағы сияқты, кос- 
тюмді фильмдерде де сыртқы келбет (һабитус) киімнен ажырағысыз 
етене болса, әрекеттердің өз формасын қалыптастыратын костюм- 
дердің жай-күйінен, ал олардан туындайтын ситуацияның мата мен 
қатырылған шымылдықтан бөлек болуы мүмкін емес. Ш ығармашы- 
лығының бастапқы кезеңінде, өзі неміс экспрессионисі болып жүрген 
ш ақта, Любичтің бойындағы бар дарыны мен даналығын көрсететін 
костюмді фильмдер («А ннаБолейн», «Мадам дю Барри», әсіресе шы- 
ғыс фантазиясын көрсететін «Сумурун») түсіргеніне еш таңданудың 
қаж еті жоқ: маталар, киімдер, киіну процестері индекс ретінде қыз- 
мет етті; ол бейнеде маталардың текстурасына күңгірт немесе нұрлы 
сипат бере білді2.

Деректі кино саласында 1930 жылдардағы ағылшын мектебі 
Флаэртидің ғаламат деректі фильмдеріне қарсы тұрды. Грирсон мен 
Рота әлеуметтік және саяси мәселелерге бейжай қарайтыны үшін 
Флаэртиді жазғырды. Олар Қамтушыдан, адамның мінез-ңұлңы 
«табиғи жолмен» пайымдалатын әлеуметтік ортадан емес, өздігінен 
ұсынылмаған, бірақ үнемі әрекет, өзгеріс үстіндегі күрес пен нақты 
мінез-ңұлыңтарға бағыттайтын әлеуметтік ситуацияны енгізу үшін 
мінез-ңұлыңтың өзінен бастау қажет деп есептейді. Осылайша сырт- 
қы келбет (һабитус) -  өркениеттер арасындағы айырмашылықтарды 
да, бір өркениеттің өз ішіндегі айырмашылықтарды да дәлелдеп көр- 
сетті. Сөйтіп, олар мінез-ңұлыңтан ситуацияға өту жолында «шын- 
дықты шығармашылың тұрғыдан түсіндіру» мүмкіндігін жасай 
отырып, бірінен екіншісіне қарай қозғалды. Бұл әдіс -  өзге талап- 
тар шеңберінде «тікелей к ино» және «ақиқат к ино» аясында қолда- 
нылды.

Сондай-ақ ңылмыстың фильмнен ерекшеленетін полициялық 
фильм де бар. Әлбетте, ңылмыстың фильмдерде полицейлер болуы 
мүмкін, ал полициялық фильмдерде болмауы да ықтимал. Дегенмен

2 Штернберг шілтер мен «галантереяны» жақсы білсе, Любичтің мата мен «дайын киімдер» туралы 
кәсіби білімі болды. Любичтің костюмді фильмдерін бағалаудағы қатаңдығына қарамастан, 
Лотте Эйснер тереңдікті сүйетін оның экспрессионизмге жаңа элементті -  матада, бейненің 
бетінде жарық сәулелерінің жарқылдап ойнауын енгізгенін мойындайды. Кейінірек бұл әдіс 
«Тартюф» фильмінде Мурнаудың таңғалдырарлық жетістіктерінің біріне айналды. Қараңыз: 
L'ecran demoniaque, Encyclopedie du cinema, p. 39-43 et 141.



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: КІШІ ФОРМА 209

бұл екеуінің айырмашылығы бар: СӘС формуласына тән қылмыс- 
тық фильмде біз ситуациядан немесе ортадан жекпе-жек түріндегі 
әрекеттерге қарай қозғаламыз, ал ӘСӘ формуласына сәйкес поли- 
циялы қ фильмде, керісінше, индекс қызметін атқаратын түсініксіз 
әрекеттерден индекстің болмашы ғана құбылуына орай, толығымен 
өзгеретін күмәнді ситуацияларға бет аламыз. Романист Хэмметтің 
«Машинада кілтті ұмыт қалдыру» формуласы бейненің дәл осы түрін 
нақты бейнелеген. Бұл -  бұлыңғыр ситуацияның мән-жайын анық- 
тауға септігін тигізетін, оны біртіндеп құрастыратын түсініксіз эре- 
кет. Осының нәтижесінде тамаша фильмдер жарық көрді: Хоукстың 
«Қалың ұйқысы» мен Хюстонның «М альта сцңцары» (бұл киноре- 
жиссерлер ңылмыстың фильмдер саласында да танымал болды). Әйт- 
се де бұл жанрдың ең үздік туындысы -  Лангтың «Қисынсыз күмәнді 
шындық» фильмі деуге болады: сот жіберген қателіктерге қарсы кү- 
рес науқаны барысында кейіпкер жалған айғақтар жасайды (мұнысы 
үшін оны қылмыс жасады деп айыптауға болар еді), алайда олардың 
жалған екенін растайтын дәлелдер жоғалып кеткендіктен, оны тұт- 
қынға алып, айыптайды. Қалыңдығымен кездесу барысында, көп 
ұзамай раңымшылың жасалатыны мәлім болған кезде, қыз оның, ра- 
сында да, кісі өлтіргенін дәлелдейтін айғақтың бетін ашады да, бас- 
ты кейіпкер қылмысты өз мойнына алады. Ж алған айғақтарды да- 
йындау нақты айғақтардың көзін жою тәсілі болды, бірақ бұл әрекет 
өзге айналма жолмен, бәрібір ш ындықтың бетін ашатын ситуацияға 
қайта әкелді. Өзге ешқандай фильмде қарама-қарсы индекстердің, 
бір-біріне мүлде қайш ы ситуациялардың мұндай орын алмасуы мен 
құбылмалылығы кездеспейді.

2
Вестерн алуан түрлі ерекше шарттармен тура осы мәселені, соңын- 

да көтерді. Ж аңа ағым лебімен тыныстаған үлкен форманың эпи- 
калы қ жанрмен шектелмейтініне, бірақ өзінің алуан түрлі нұсқасы 
арқылы қамтушы ортаны, ситуацияны ішінен өзгертуге қабілетті 
әрекетті туындатушы жаһандық ситуацияны сақтайтынына біздің 
көзіміз жетті. Мұндай ауқымды органикалық репрезентацияға, мы- 
салы, Форд фильмдеріне нақты сипат тән: оның құрамына өз мекені, 
интерьері, салты бар, әрқайсысы айқындалған, біртекті, бір немесе 
бірнеше негізгі топ кіреді (мысалы, «Күйме қожайыны» фильмінде- 
гі бес топ); бірақ органикалық репрезентация бұған қарама-қарсы 
немесе «жағдайға байланысты қажет болатын», әлдеқайда әртекті, 
әрқилы функционалды топты қосады. Ситуация мен жүзеге асыры- 
луы  қажет әрекеттің арасында үлкен алш ақт ы қ болады, бірақ бұл



210 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

алш ақт ы қ орны толтырылып жойылу үшін гана өмір сүреді: расын- 
да, кейіпкер ситуацияны еңсеруіне септігін тигізетін күш ті жандан- 
дыруға тиіс; ол әрекетке қабілетті болуы қажет, біртіндеп қабілетті 
бола да бастайды, өйткені ол «жағымды» негізгі топтың өкілі болса 
да, қарама-қарсы топтың қажетті көмегін пайдаланады (маскүнем 
дәрігер, ақ пейіл, бірақ жеңіл жүрісті қыз және т.б.). Ең кереметі, 
Хоукс осындай органикалық репрезентацияның аясына енеді, бірақ 
оны өзіне тән әдіспен өңдейді, соның нәтижесінде оның формасы өз- 
геріп, бұрмаланады. Егер формасы өзгерген органикалық репрезен­
тация «Қ ы зы л өзен» фильмінің басында, аспан аясында көрсетілген 
жұп -  тұтас Табиғатқа теңестірілетін көріністегі тәрізді толық бейне- 
ленген кезде, бейненің мықтылығы сонша, ұзақ уақы тқа созыла ал- 
майды. Ал ұзаққа созыла алса, бейне басқа әдіске көшеді: ол сұйық- 
ты ққа айналады да, «Қызыл өзен» және «Зеңгір көк» фильмдеріндегі 
сияқты көкж иек өзенмен ұштасады. Хоукста жердің органикалық 
репрезентациясы өзін-өзі толық сарқып босатуға тырысады, сөйтіп, 
алдыңғы планға шығатын абстрактілі сұйықтық қызметінен басқа 
ештеңе қалдырмайды дей аламыз.

Орындар, ең алдымен, өздерін қамтыған, өткен, әлдебір жиын- 
тықта орналастырған органикалық өмірден айырылады: мәселен, 
«Рио Браво» фильміндегі түрменің қызметі жолға қойылған, тіпті 
тұтқынын көрсетудің де қажеті жоқ; «Эльдорадодагы» ш іркеу -  өзі- 
нің ұмыт қалған қызметінің куәгері ғана; «Рио Лобо» фильміндегі 
қала «әлдебір қызмет түрін ғана оқуға болатын жоба, өткен күннің 
ауыр салмағы түскен тірш ілік белгісі жоқ жансыз қала» күйіне ене- 
ді. Сондай-ақ негізгі топ өте түсініксіз бәймәлім күйге түседі, әзірге 
нақты анық бірден-бір қауым әртекті әлеуметтік топтардан (маскү- 
нем, қарт, жас ж ігіт...) құралған қарама-қарсы топ болмақ: бұл -  ор- 
ганикаға негізделмеген функционалды топ; енді оны қарызын өтеу, 
кінәсін өтеу, құлдырауды жеңу мақсаты ынталандырса, әлдебір қо- 
ғамдастықтың өкілі болғаннан гөрі, қандай да бір күрделі де ақыл- 
ды машинаны ойлап табу оған қуат немесе құрал береді («Зеңгір көк- 
тегі» ағаш-катапульта, «Рио Браводагы» соңғы отшашу, ал вестерн 
аясынан тыс кеңістікте -  «Отты шар» фильмінде ғалымдар ойлап 
тапқан машинадан «Пергауындар мекеніндегі» ұлы өнертабысқа де- 
йінгі ж аңалықтар)3. Сонымен, бұл -  Хоукста Қамтушы құрылымы- 
ның орнын басуға тырысатын таза функционализм. Хоукстың кейбір 
фильмдерінде клаустрофилия (ашық ғимаратта ж алғыз қалудан қор- 
қып, бүкіл есік-терезені жауып алуға әуестік. -  Ред.) ж иі байқалады:

3 Алдыңғы екі мәселе бойынша Мишель Девиенің мақаласын қараңыз: Cinematographe, n° 36, 
mars 1978, in «Quatre etudes' sur Howard Hawks».



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: КІШІ ФОРМА 211

атап айтқанда, ойлап табылған өнертабыс жерлеу рәсімі жүргізілетін 
залды ішінен жабуды қамтамасыз ететін «Перғауындар мекені», со- 
нымен қатар «камералық вестерн» аталып кеткен «Рио Браво» филь- 
мі. Мұны Қамтушы жойылған кезде Фордқа тән органикалық Іш кі 
мен оны қоршап, оған келетін көмек пен агрессияның қайнар көзі 
болатын мекендеу ортасын ұсынушы Сыртқының арасында байла- 
ныстың үзілуімен түсіндірген жөн. Бұл жерде, керісінше, Іш кі мен 
Сыртқының ңызыңты инверсиясы жүзеге асады: оқыс, сұрапыл және 
оқиғалы нәрсе Іш кі ж ақтан туындайды, ал Сыртқы ж ақ үйреншік- 
ті де жайбарақат әрекет орны қызметін атқарады4. Шериф ваннада 
шомылып жатқанда, әркім сол бөлмеден қала алаңында жүргендей 
өте береді («Эльдорадо»). Сыртқы орта өзінің бейімделгіш қасиетінен 
айырылады да, іш кі орта ретінде әрекет ететін нүктеден немесе сег- 
менттен туындайтын тангенс формасына ие болады: осылайша Сырт- 
қы мен Іш кі бір-біріне қарама-қайшы сыртқы орталарға айналады 
да, қарама-қайшы бөліктердің орын ауыстыруына мүмкіндік беретін 
таза ж елілік қатынас орнатады. Тіпті инверсия Іш кі мен Сыртқыға 
ғана бағытталумен шектелмей, комедиялардағы тәрізді бинарлы қа- 
тынастарды толық қамтиды, анық әрі символдық фоннан тыс әрекет 
ететін үздіксіз инверсиялар механизмі Хоукс туындыларында осыдан 
туындайды. Егер Іш кі мен Сыртқы таза қызметтер болса, онда Іш кі 
Сыртқының қызметін атқара алады; бірақ әйел де, мәселен, басын 
айналдыру барысында ер адамға тән қызметті, ал ер адам әйелге тән 
міндетті атқара алады («Аланның әлегі», «Мен Азамат  соғысының 
күйеу баласы болдым» және Хоукс вестерндеріндегі әйел рөлдері). 
Ересектер немесе қарттар балалардың қызметін атқарса, балалар ере- 
сек адамның олар үшін өрескел міндетін орындайды («Отты шар», 
«Мырзалар ақ сары аруларды ұнатады»). Тура осындай механизм 
махаббат пен ақш а, асқақ өнегелі тіл мен жаргон арасындағы қаты- 
насқа да араласа алады. Бұл инверсиялар қызметтік орнын ауыстыру 
тәрізді форманың түбегейлі өзгерісін қамтамасыз ететін шынайы Фи- 
гураларды  құрайтынын біз кейін көреміз.

Хоукс үлкен форманың топологиялық өзгерістерін жақсы көреді: 
сондықтан оның фильмдері, Ривет жазғандай, органикалық форма 
бірлігінен гөрі функциялардың үздіксіздігі мен өзара орын алма- 
суын білдіретін сұйыңтыңңа айналса да, еркін «тыныс алуды» сақ- 
тайды5. Алайда Хоуксқа қарыздар екеніне қарамастан, неовестерн

4 Positif, n° 195, juillet 1977: Хоукстағы Ішкі және Сыртқы тақырыбы туралы Эйкем, Легран, Массон 
және симан мақала жазған; осы тақырыптың талай ерекшелігін өз мақаласында Бурже ашып 
көрсеткен. «Кинематограф (Cinematographe)» журналында Эмманюэль Деко мен жак Фьески 
Хоукс туындыларындағы жалпылама механизмді айқындай түскен.

5 Jacques Rivette, «Genie de Howard Hawks», Cahiers du cinema, n° 23, mai 1953.



212 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

басқа бағытта дамыды: тіпті кең экранның өзінде де ол «кіші фор­
маны» қолданды. Бұл жерде спираль мен оның проекция ларының 
орнын басқан эллипс басым болады. Енді бұл -  СӘ жаһандық немесе 
интегралды заңы емес (орны толтырылып, жойылу үшін ғана өмір сү- 
ретін үлкен алшаңтың), ӘС дифференциалды заңы: тереңдей түсіп, 
бір-бірінен тым алш ақ немесе қарама-қайшы ситуацияларды туын- 
дату үшін ғана өмір сүретін болмашы айырмашылың. Бұдан былай 
үндістер көк аспанды арқасына беріп, тау жотасынан бедерленіп кө- 
рінетін жандар емес, оның орнына оларды арасынан ажыратып алуы 
қиын шалғын шөптің ішінен атып шығады. Үндіс жауды күтіп, жа- 
сырынып тұрған жартаспен жымдаса қалады (Мартин Риттің «Омбр» 
фильмі), ковбойдың бойында да минерал тәрізді әлдене бар секілді, 
ол пейзажбен тұтасып кетеді (Энтони Манның «Батыстан келген  
адамы»)6. Озбырлық басты серпінге айналады, ал оның ңарңыны тұт- 
қиылдан болатын оқыс қыры секілді арта түседі: Бөттихердің «Семи- 
нолдар» фильмінде ми батпақта жасырынып, көзге көрінбеген дұш- 
панның соңңыларынан адамдар қырылады. Біртіндеп әртекті және 
аралас топқа айналатын қарсы топтың күшеюіне байланысты негізгі 
топ қана жойылып қоймайды, сонымен қатар қарсы топтың саны кө- 
бейеді де, олар Хоукста көрініс табатын өздерінің айқын қасиеттері- 
нен айырылады: бір топ аясындағы болсын, әр алуан топтағы болсын 
адамдардың өзара қатынасының күрделі болатыны соншалық -  ажы- 
рату қиынға соғады, олардың арасындағы ңарсылыңтар да үздіксіз 
өзгеріп отырады (Пекинпаның «Майор Данди», «Жабайы банды» 
фильмдері). Қуғыншы мен ңашңынның, ақ адам мен үндістің ара- 
сындағы айырмашылың біртіндеп азая бастайды: Манның «Тозған 
ұлтан»  фильмінде аңшы мен оның аңдыған олжасының айырмасы 
бірден біліне қоймайды; Пеннің «Кішкентай үлкен адам» фильмінде 
бас кейіпкер ажыратуы қиын әрекеттердің арқасында білінер-білін- 
бес шекті екі бағытта кесіп өтіп, өзін ақ адаммен ақ адамша, үндіспен 
үндісше ұстайды. Бұл жерде әрекет ешқашан алдын ала белгіленген 
ситуациямен анықтала да, одан туындай да алмайды; керісінше, си­
туация әрекеттен келіп шығады, бұл құбылыс біртіндеп жүзеге аса- 
ды: Бөттихер өз кейіпкерлерін «ісі» емес, сол істі қорғаудағы әрекеті 
анықтайтынын жазған болатын. Ал Энтони Манн туындыларындағы 
көркем форманы талдай келе Годар ӘСӘ' формуласын анықтап, оны 
СӘС' үлкен формасымен салыстырды: мизансценаның мақсаты -  
«бір мезгілде анықтау және нақтылау болса, классикалық вестерн, 
алдымен анықтап алып, содан соң нақтылауды мақсат етті». Бірақ

6 «Батыстан келген адамдағы» өсімдік пен минерал туралы қараңыз: Jean-Luc Godard par 
Jean-Luc Godard, Belfond, 199-200.



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: КІШІ ФОРМА 213

ситуацияның өзі әрекетке тәуелді болса, онда әрекетке серпін бола- 
тын шағын интервалды мүмкіндігінше анықтап, әрекетті пайда болу 
сәтімен, алғаш қы және екінш і мезетімен қатынасын белгілеу қажет.

Бұған қоса, болмашы айырмашылықтың бұл заңы -  логикалық 
тұрғыдан өте алш ақ ситуацияларды ңамтығандыңтан ғана күшінде 
болады. «Кішкентай үлкен адам» фильмінде бас кейіпкерді үндістер 
қуып келе ме, әлде ақ адам ба -  осыған байланысты ситуация түбе- 
гейлі өзгереді. Егер мезет әрекеттің дифференциалы болса, мұндай 
мезеттердің әрқайсысында әрекет ауытқып, мүлде өзгеруі немесе 
қарама-қарсы ситуацияға әкелуі ықтимал. Бұл жерде ештеңені ұту 
мүмкін емес. Демек, жігерсіздік, күмән және үрей органикалық 
репрезентациямен салыстырғанда мүлде басқа мағынаға ие болады: 
бұл енді -  бас кейіпкердің жаһандық деңгейге дейін өсіп-жетілуіне, 
өз мүмкіндіктерін өзекті етіп, ұлы іске дайын болуына септігін ти- 
гізетін, алшаңтың орындарын толтыратын қиындығы мол кезеңдер 
емес. Өйткені кейіпкер тіпті таңғаларлық « техникалық » қабілетін 
сақтаған күнде де, орасан зор қайраткерлікке бара қоймайды. Ең әрі 
кеткенде ол Пекинпа: «Оларда енді бет әлпеті жоқ, иллюзия да қал- 
маған, демек, тағы да тірі жүре тұру тілегін қанағаттандырғаннан 
басқа ештеңе бермейтін, өздері талпынған авантюра да оларға қызық 
емес», -  деп жазған «Үтылгандардың» қатарынан табылады. Аме- 
рикалық арманнан айырылып, тек өз өмірін ғана сақтаған олардың 
әрекеті туындататын ситуация сәт сайын қиындай түсіп, аман қалған 
жалғыз нәрсені құртуы ықтимал. Қысқасы, әрекет-бейненің белгіле- 
рі -  хикаядағы оқыс эллипсистер айғақтайтын тапшылық индексте- 
рі, сондай-ақ ситуациялардың тұтқиылдан түбегейлі өзгеруінің мүм- 
кіндігі көрсететін ңашыңтыңтың немесе екіұш тылықтың индекстері.

Бұл жерде әңгіме тек бір-бірінен алш ақ немесе өзара қарама-қай- 
шы ғана емес, сонымен қатар бір мезгілде болатын ситуациялар ара- 
сындағы да сенімсіздік туралы болып отыр. Бірізді ситуациялардың 
әрқайсысы өздігінен екіұшты, олар бір-бірімен және өздерін туын­
дататын сыни сәттермен бірігіп, аса қажет әрі нақты айқындалса да, 
бағдарын біліп болмайтын сынық сызықты құрайды. Мұның орын- 
дарға да, оқиғаларға да қатысы бар. Мәселен, Пекинпада орта жоқ, 
Батыс жоқ, бірақ бірнеше Батыс, оның ішінде түйелері бар Батыс, 
қытайлары бар Батыс, яғни бір фильм барысында «өзгеретін және бі- 
рін-бірі ығыстыратын» орындардың, адамдардың және салттардың 
жиынтығы бар7. Манның да, Дэйвстің де фильмдеріне тура емес, әре- 
кеттерді немесе фильмнің бөліктерін, Ә мен Ә'-ні біріктіретін «қыс- 
қа жол» тән, бұлардың әрқайсысы дербестігін сақтап, әртекті сыни

Benayoun, Peckinpah, Dossiers du cinema.



214 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

сәттің, «ең шеткі шегіне дейін сүйірленген қазіргі сәттің»8 қызметін 
атқарады. Бұл әр жолы қараған сайын, әр әрекет және әр оқиға са- 
йын шиыршықталатын түйіндері бар арқан тәрізді. Осылайша мұн- 
да органикалық форманың тыныс-кеңістігіне қарама-қайшы мүлде 
өзге кеңістік -  жетіспейтін интервалдары, бірінің орнына бірі секіре- 
тін немесе «бар күшімен» бір-біріне жақындайтын әртекті элементте- 
рі бар кеңістік-қаңқа. Мұны енді қоршаған кеңістік емес, уаңыттың 
шегі бар векторлың кеңістік, кеңістік-вектор деген жөн. Бұл -  үлкен 
контурды қамтитын сызық емес, тесіктер арқылы өтетін әлемдік же- 
лінің сынық сызығы. Осындай сызықтың белгісі -  вектор. Бұл -  ж аңа 
әрекет-бейненің генетикалық белгісі, ал индекс мұндай әрекет-бейне 
құрамының белгісін білдірген еді.

3
Біз әрекет-бейненің екі формасына сәйкес киноның классикалық 

жанрлары жалпылама қалай бөлінетінін көрдік. Алайда бір қараған- 
да тек қана кіш і формаға арналған, тіпті оны өзі жаратқан секілді кө- 
рінетін, сондай-ақ өнеге комедиясының ажырамас бөлігіне айналған 
тағы бір жанр бар: ол -  бурлеск. Бұл жерде ӘС формасы өз форму- 
ласының ең толық дамуына қол жеткізеді: бір әрекет шеңберіндегі 
немесе екі әрекет арасындағы болмашы ғана айырмашылың екі си­
туация ортасындағы шексіз ңашыңтыңты айш ықтап көрсетеді және 
осы ңашыңтыңты ерекшелеу үшін ғана өмір сүреді. Чаплин фильм- 
дерінің әйгілі мысалдарын алайық: ту сыртынан көрсетілген, әйелі 
тастап кеткен Чарли еңіреп жылағаннан екі иығы селк-селк ететін- 
дей көрінеді, бірақ бұрылып қарағанда, біз оның өзіне коктейль да- 
йындап, шейкерді сілке ш айқап тұрғанын көреміз. Соғыста да дәл 
осындай: Чарли оқ атқан сайын өзіне бір ұпай жазып қояды, бірақ 
бір күні оған жау оқ атады да, бұл жазып жүрген тізімін өшіреді. 
Бурлеск процесінің маңыздылығы мынада: әрекет басқа әрекеттен ең 
аз айырмашылығы ракурсынан түсіріледі (винтовкамен ату -  соққы 
беру), бірақ осылай екі ситуация арасындағы алшаңтыңтың шексіз 
үлкендігін айқындайды (бильярд партиясы -  соғыс). Чарли ш ұжық 
сататын дүкенде ілулі тұрған бір кесек етке жармасқанда, дүкен мен 
трамвайды бөліп тұрған бүкіл араңашыңтыңты айғақтайтын ұқсас- 
тықты көрсетеді. Чарлидің күнделікті пайдаланатын бұйымдары- 
ның басқа мақсатта қолдануынан біз осыны табамыз: бұйымды қол-

8 Philippe Demonsablon, «Le plus court chemin», Cahiers du cinema, n° 48, juin 1955, p. 52-53. 
Ықшам әрі маңызды бұл мәтінде автор Манның «Қиырдағы ел» атты фильмін талдайды. Манн 
мен Дэйвстің ерекше қырларын тереңірек талдауды Клод-жан Филипп және Кристиан ледье 
мақалаларынан табуға болады, Ёtudes cinematographiques, le Western.



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: КІШІ ФОРМА 215

данудағы болмашы айырмашылың ңарама-ңайшы функциялар мен 
қарама-қарсы ситуацияларды туындатады. Еңбек құралының әлеуе- 
ті, міне, осындай; тіпті Чарли машиналарды қарама-қарсы жағдайда 
өздігінен «құбылып шыға келетін» алып құрал деп есептеді. Ең қара- 
пайым мұңтаждыңты қанағаттандыру жолында-аң машинаны адам- 
ға қарсы қоюға, одан тұтқындау, қимылсыздандыру, үмітін үзу, тіпті 
азаптау құралын жасауға сол «мардымсыз дүниенің» өзі ж еткілікті 
екенін көрсететін Чаплиннің гуманизмі осыдан шығады («Ж аңа за- 
м а н » фильмінде екі үлкен машина адамның қарапайым тамақтануы- 
мен салыстырылып, шешілмес ңиындыңтар туғызып, ас ішуге ке- 
дергі жасайды). Чаплин фильмдерінде біз кіш і форманың заңдарын 
табумен ғана шектелмейміз, олардың қайнар көздерін де ұғынамыз: 
кейіпкерді ортаның белгілері бойынша айқындау (құмдағы Чарли, 
Чарли-мүсін, Чарли-ағаш, «Макбеттегі» болжамның жүзеге асуы); 
болмашы айырмашылықтың ситуацияны түбегейлі өзгертуі, мәсе- 
лен, «Алтын індетінде» және «Қала шамдарында» бәрін тәуелді 
еткен кейіпкер тұлғасының екіге жарылуы; қарама-қарсы ситуация- 
лардың сыни сәті ретіндегі мезет -  Чарли лезде ұсталады немесе бір 
мезеттен екіншісіне қарай қозғалады, әр мезет одан қиыстыру қабі- 
летін талап етеді; нәтижесінде, ол осылай түзетін әлемдік желі оның 
жүру мәнерінің ебедейсіз өзгерістерінде көрініс тауып, өз сегменті 
мен бағытын реттейді. Бұл желі -  ту сыртынан көрсетілген Чарли 
бағаналар мен жапырақсыз ағаштар сап түзеген көшеде немесе ізіне 
түскен полициясы бар Америка мен қарақш ылар аңдыған М ексика 
арасында бұралаңдап кесіп өтетін шекараны ретке келтіретін сының 
сызық. Демек, индекстер мен векторлардың ж ан-жақты  өзара әре- 
кеттестігі бурлеск бейнесінің белгісін құрайды: бұл -  әрі эллипсис, 
әрі эллипс.

Алайда дәл осы индекс заңы, екі ситуация арасындағы шексіз 
ңашыңтыңты айқындайтын бір әрекет шеңберіндегі болмашы ғана 
айырмашылың бурлеск жанрында барлық жерде болатын секілді 
көрінеді. Әсіресе Гаролд Ллойд әрекет-бейне әдісін таза қабылдау- 
бейнеге қарай ысыратын нұсқаны жасап шығарды. Бізге алғашқы 
қабылдау берілген, мысалы, біз автотұрақта тұрған өте сәнді авто- 
мобильдегі Гаролд Ллойдты көреміз; содан соң, автомобиль орнынан 
қозғалғанда ескі велосипед ұстаған Гаролдты көрген кезімізде екінші 
қабылдау пайда болады. Кейіпкер, бар болғаны, автомобильдің тере- 
зесі арқылы кадрға алынған, осы екі қабылдау арасындағы болма­
шы айырмашылың бізге «бай-кедей» ситуацияларының арасындағы 
шексіз алш ақтықты жақсы түсінуге мүмкіндік береді. Тура осы се- 
кілді, «Жан пида» фильмінен алынған тамаша көріністе, бірінші қа- 
былдау бізге бүкірейіп отырған ер адамды, темір торды, ілулі тұрған



216 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

сырғымалы түйінді, жылаған әйелді және оны жұбатушы пасторды 
ұсынса, екінш і қабылдау әр элемент өзінің тиесілі орнында тұрған 
вокзал перронындағы жай ғана қоштасу сәті екенін анық көрсетеді.

Бурлеск жанрында теңдесі жоқ орынды иеленуіне мүмкіндік бер­
ген Чаплиннің айрықш а қырын анықтауға ұмтылсақ, оны басқа 
ж ақтан іздеу қаж ет. Атап айтатын жайт, Чаплин бір-біріне ж ақын 
ишараттар мен оларға сәйкес келетін, бірақ бір-бірінен алш ақ си- 
туацияларды таңдай білді, сол себепті олардың ңарым-ңатынасынан 
ерекше ңарңынды сезім мен күлкі бір мезгілде туындайтын; яғни 
ол күлкіні сезімнің көмегімен күшейте түсті. Бір әрекет аясындағы 
болмашы айырмашылың бір-бірінен өте алш ақ немесе қарама-қар- 
сы ситуацияларды (C' және C' ' )  енгізіп, оларды кезектесуге мәжбүр 
етсе, онда екі ситуацияның бірі «шынымен» елжіретерлік те, сұм- 
дық та, қайғылы да болады (Гаролд Ллойдағы тәрізді оптикалық 
иллю зия емес). «Қаруыңды асын! » фильмінен алынған алдыңғы мы- 
салда соғыс нақты да ағымдағы ситуация саналып, бильярд ойыны 
шексіз артқы планға шегінеді. Дегенмен ол бізге күлуге кедергі кел- 
тіретіндей дәрежеде алыстамайды; керісінш е, біздің күлкім із тіп- 
ті су басқан траншеялардың ішінде де болып ж атқан соғыс бейнесі 
туындататын сезімдерге кедергі болады. Қысқасы, C' және C '' ара- 
сындағы шексіз алшаңтың (соғыс пен билъярд ойыны) біздің көңілі- 
мізді ңаншалыңты тебірентсе, екі әрекеттің жақындасуы, бір әрекет 
аясындағы болмашы айырмашылың бізді соншалықты күлдіреді. 
Чаплин өте жақсы  таңдалған екі әрекеттің арасындағы ең аз айыр- 
маш ылықты ойлап таба алғандықтан, оларға сәйкес келетін, бірі 
эмоцияға дейін жететін, екінш ісі таза комедиялық сипаттағы си- 
туациялар арасындағы ең үлкен алш аңтыңты да жасай біледі. Бұл -  
бірі, болмашы айырмашылыңңа, екінш ісі -  үлкен алш аңтыңңа нұс- 
қайтын «күлкі-эмоция» тұйық шеңбері, бұлар бірін-бірі жоймайды 
немесе бәсеңдетпейді, кезектесе отырып, бірін-бірі өзекті ете түседі. 
Чаплинді таза трагик деуге болмайды, сондай-ақ біз оның фильмде- 
рінде жылаудың орнына күлеміз десек те қате болар еді. Чаплиннің 
даналығы осы екеуін бір мезгілде істете білуінде, яғни біз елжіреп, 
көңіліміз босаған сайын қатты күлеміз. «Қала шамдары» фильмінде 
жас соқыр қыз бен Чарли рөлдерді өзара бөліспейді: жіптерді қай- 
та орау көрінісінде, бір жіппен екінш і ж іптің және ш үйкенің, бай 
деп жорамалданған Чарлидің, әлде тоз-тозы ш ы ққан шоқпытынан 
айырылған қайырш ы Чарлидің қолында тұрған-тұрмағанына орай, 
түбегейлі өзгеретін көзге көрінуші ситуацияның арасындағы барлық 
айырмаш ылықты жоюға тырысып, қарамай атқарылатын жұмыс 
интервалында екі кейіпкер тұйық жүйеде көрсетілген, екеуі де қы- 
зық әрі әсерлі.



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: КІШІ ФОРМА 217

Чаплиннің соңғы фильмдері бірден оның шығармашылығында- 
ғы дыбысты кино кезеңін ашты да, Чарли бейнесін жойып тынды 
(Верду өлімге бет алған кезде, ол қайтадан Чарлиге айналды, мінбе- 
ге шығып келе ж атқан диктаторды эшафотқа көтеріліп келе ж атқан 
Чарли деп елестетуге болады). Осы ұстаным ж аңа мүмкіндіктерге ие 
болатын тәрізді. Базен «егер Гитлер Чарлидің мұртын ұрлап алма- 
ғанда, «Ұлы диктатор» да дүниеге келмес еді» деген пікір айтады9. 
Кішкентай шаштараз-еврей мен диктатор арасындағы айырмашы- 
лық екі мұрттың айырмасындай аз ғана. Дегенмен осыдан бір-бірі- 
нен шексіз алш ақ және жендет пен оның құрбаны арасындағы ахуал 
тәрізді өзара қарама-қайш ы екі ситуация туындайды. Дәл осы тә- 
різді «Верду мырза» фильмінде бір адамның, әйелдерді өлтіруші 
мен мүгедек зайыбын жақсы  көретін күйеудің екі аспектісі немесе 
мінез-ңұлңы арасындағы айырмаш ылықтың аздығы сонша, күйеуі- 
нің «өзгергенін» сезіну үшін Вердудың жұбайына сұңғыла сезгіш- 
тік қасиет қаж ет болады. Мирей Латилдің жазғанына қарағанда, 
Верду мырзаның өзін-өзі ұстауының екі түрлі мәнері -  «кейіпкер- 
дің сырт келбетін еш өзгертпеуі және ойынына ештеңе қоспауы»10 
Чаплиннің дәрменсіздігін емес, ғаламат тапқырлығын білдіреді. 
Әйтсе де болмашы ғана өткінш і айырмаш ылықтан бір-біріне қара- 
ма-қарсы ситуациялар арасында едәуір алшаңтың туындайды, бұған 
дәлел -  кейіпкердің ж алған баспаналары мен нағыз үйінің арасын­
да үздіксіз безектеуі. Бұл екі фильмде Чаплин әрқайсысымыздың 
бойымызда бір виртуалды Гитлер, виртуалды жендет ж атқанын 
меңзеді ме екен? Бізді тек жағдайлар ғана мейірімді немесе қаты- 
гез, құрбан немесе жендет, жасампаз немесе қиратқыш  етеді дегісі 
келді ме? Бұл идеялардың тереңдігіне немесе тұрпайылығына қара- 
мастан, ондай көзқараспен Чаплиннің келісе қоюы неғайбіл, келіс- 
се де, өз ескертпелерін қосар еді. Өйткені бұл фильмдердің соңында 
толығымен көрініс табатын келісті дискурстар мейірімді адам мен 
қатыгез адамның қарама-қайш ы екі ситуациясынан да зор маңызға 
ие болады. Сондықтан да Чаплиннің диктатор және әйел өлтіруші 
жөніндегі фильмдерінде дыбысты киноны біртіндеп игеру де, Чар- 
лиді біртіндеп жоқ қылу да бар. «Ұлы диктатор» және «Верду мыр­
за» фильмдеріне тән дискурстар қоғамның билікке ие кез келген 
адамды қандықол диктаторға, кез келген іскер адамды, сөздің тура

9 Bazin et Rohmer, Charlie Chaplin, Ed. du Cerf, p. 28-32.

10 Mireille Latil Le Dantec, «Chaplin ou le poids d'un mythe, Cinematographe, n° 35, fevrier 1978. 
(«Өтірікші Верду өз әйелінің таяудағы сырқатына күйзеліп, осыдан сәл уақыт бұрын ғана оның 
қылмысының ізі, буалдыр түтін көтерілген раушангүл бағын тамашалап тұрып, бай әйелдің 
жүрегін тебірентеді. Алайда осы бір жалған жанашырлық оның шын әйеліне махаббаты мен 
гүлге оранған үйін жиіркенішті түрде еске түсіреді»).



218 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

мағынасында, кісі өлтірушіге айналдыратын ситуацияға өзі алып 
келетінін, себебі бостандық пен адамгерш ілік біздің мүддемізбен, 
өміріміздің мәнімен үндесетіндей ситуациялар тудырудың орнына, 
ол мүддемізді қатыгез әрекеттермен ерекше көп байланыстыраты- 
нын көрсетеді. Бұл идея Руссоға әсіресе оның реалистік сипатта- 
ғы әлеуметтік талдауына ж ақын. Сонымен, Чаплиннің кейінгі екі 
фильмінде не өзгергенін көрдік. Дискурс оларға мүлде ж аңа өлшем 
беріп, «дискурсивті» бейнелерді қалыптастырды.

Сөз енді тек әрекеттер арасындағы, адамдар арасындағы немесе бір 
адам шеңберіндегі өте аз айырмаш ылықтан туындайтын, өзара қара- 
ма-қайш ы екі ситуация туралы ғана емес. Мұнда қоғамның екі түрлі 
ж ай-күйі, бір-біріне қарама-қайш ы екі Қоғам көрсетіліп отыр, оның 
бірі -  адамдар арасындағы болмашы айырмаш ылықтан ситуациялар 
арасында ш ексіз алшаңтың түзетін құрал (тирания) жасаса, екінші- 
сі -  адамдар арасындағы болмашы айырмашылықты ж алпы ға ортақ, 
ңоғамдың ситуацияға қатысты өзгермелі құбылысқа (демократия) 
айналдырады11. Дыбыссыз кинода Чарли Чаплин бұл тақырыпты ба- 
қытты өмір бейнелерінің немесе түстегі бейнелердің көмегімен ғана 
қарастырды («Тыныш көшедегі» ұзақ түс немесе «Жаңа замандағы» 
бақытты өмір бейнелері). Тек дыбысты кино ғана дискурсты қалып- 
тастырып, бұл таңырыпңа шынайы күш бере алды. Чаплинді дыбыс­
ты киноға сенімсіздікпен қараған режиссерлердің бірі деп те, өнер- 
дегі бұл ж аңалы қты  түбегейлі және айрықш а тәсілмен қолданған 
маман деп те айтуға болады: Чаплин оны кинематографияға дискурс 
фигурасын енгізу үшін және осының көмегімен әрекет-бейненің бас- 
тапқы мәселелерін түбегейлі өзгерту мақсатында пайдаланды. «Ұлы  
диктатордың» аса маңыздылығы осыдан туындайды, бұл фильмде 
қорытынды сөз (астары қандай болғанына қарамастан) кез келген 
адами тілмен (langage) шендестіріледі, адам айта алатын барлық 
нәрсені бейнелейді, бұл Чаплиннің тиранның аузына салған ғаламат 
өнертабысы -  абсурд пен террордың, шу мен қаһардың жасанды тілі- 
не де (langage) қатысты. Кіші бурлеск формасында жетіспейтін еш- 
теңе жоқ; бірақ соңғы фильмдерінде Чаплин оны үлкен форманың 
дәрежесіне қосылатын және өзіне тән мүмкіндіктер мен белгілерді 
сақтай отырып, бурлескіні енді қаж ет етпейтін деңгейге дейін жет- 
кізді. Шын мәнінде, салыстыруға келмейтін немесе қарама-қайш ы 
екі ситуацияны зерттеуге қаш анда осы болмашы айырмашылың сеп 
болады («Сахна шамдары» фильміндегі «клоунның тамаша өнерін 
аяныш ты көрініске айналдыратын «түкке тұрғысыз дүние», жас

11 «Ұлы диктатор» фильмінен алынған, бір бөлігін Базен және Ромер жариялаған дискурспен 
салыстырыңыз.



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: КІШІ ФОРМА 219

ерекш елігі, қалжыраудағы болмашы айырмашылың қандай екен?» 
деген азапты сұрақ осыдан туындайды). Алайда Чаплиннің соңғы 
фильмдерінде (әсіресе «Сахна шамдарында») адамдар арасында- 
ғы немесе бір ғана адамның шегіндегі болмашы айырмаш ылықтың 
өзі өмірдің жай-күйіне (тіпті ең төменгі сатыда болсын), сондай-ақ 
клоун ұқсата алатын өмірге құлшыныс вариацияларына, ал бір-бі- 
ріне қарама-қайш ы ситуациялар қоғамның екі түрлі жай-күйіне ай- 
налады: бірі өмірге қарсы бағытталған аяусыз хал болса, екінш ісін 
өлім аузында ж атқан клоун әлі де көз қиығымен көріп, сырқатынан 
айы ққан әйелге ж еткізе алады. Тағы да «Сахна шамдарын» алсақ, 
онда бәрі де дискурсқа, ш експирлік сөйлеу тәсіліне байланысты; бұл 
фильмде Чаплиннің үш дискурсының ішіндегі ш експирлік тәсілге 
ең ж ақыны қамтылады. Чаплин мұны «Патша Нью-Йоркте» филь- 
мінде америкалық қоғамның қайш ылығы немесе антиподы (қарсы 
полюсі) іспетті (демократия «патшалық» боп кетті, өйткені Америка 
насихаттың полицейлік қоғамына айналды) Гамлеттің дискурсын 
қолданған кезде еске алады.

Бірақ Бастер Китонда жағдай мүлде басқаша. Китон бурлескі- 
ні бірден үлкен формаға жатқызады, оның парадоксы осында. Егер 
бурлескінің кіш і формаға жататыны рас болса, онда Китонды үлкен 
формаға тек дискурс фигурасы мен бурлеск кейіпкерінің салыстыр- 
малы түрде жойылуы арқылы ғана қол жеткізетін Чаплинмен тіп- 
ті салыстыруға келмейді. Бастер Китонның айрықш а қасиеті -  ол 
үлкен форманы «ңарсылың білдіргеніне» қарамастан, бурлескілік 
мазмұнмен толтырады, бәрі айқын болса да, бурлеск пен үлкен фор­
маны үндестіре біледі. Оның кейіпкері шексіз және апаттық орта- 
да, өзгеріске ұшыраушы кеңістікте қоршалған өте кіш кентай нүкте 
тәрізді: кең және үздіксіз құбылушы табиғат көріністері, өзгермелі 
геометриялық құрылымдар, өзен бойындағы босаға тастар мен сар- 
қырамалар, теңізде қалқы п жүзген кеме, циклон жермен-жексен 
етіп қиратқан қала, ж азық параллелограммға ұқсас опырылып құ- 
лаған көпір... Бенайон сипаттағандай, Китонның көзқарасы біресе 
тура алдынан, бірде қырынан қарағандағы адам жүзінен туындайды, 
бірде перископ позициясынан бәрін бақыласа, бірде бақылаушы по- 
зициясынан алысты көреді12. Бұл көзқарас іш кі және сыртқы байтақ 
кеңістіктерді түгел қамтуға жаралғандай. Сондай-ақ біздің көз алды- 
мызда бурлескіде күтпеген бейнелер түрі туындайды. Түн қараңғы- 
сы, найзағай, алай-дүлей дауыл, екі кісінің өлімі және үрейленген 
әйел... осылай басталатын «Біздің цонацж айлыгымыз» фильмінің 
прологы -  таза Гриффиттің тәсілі. «<Кіші Б и лл  кемесі» фильміндегі

12 Benayoun, Le regard de Buster Keaton, Ed. Herscher.



220 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

циклон да, «Навигатордагы» сүңгуірдің теңіз түбінде тұншықты- 
рылуы да, «Генералдагы» пойыздың апатқа ұшырауы мен су тасқы- 
ны да, «Ш айцастагы Батлер»  фильміндегі зәреңді ұшыратын бокс 
жекпе-жегі де осыған жатады. Кейде әлдебір бейненің элементі, мә- 
селен, «Генерал» фильміндегі жаудың арқасына қадалған қылыш- 
тың жүзі немесе «Кинооператор» картинасында бас кейіпкердің қы- 
тайлық шерушінің қолына сұғатын пышақ күтпеген жерден пайда 
болады. Мысал ретінде бокс жарысын алайық, өйткені бұл тақырып 
бурлескінің барлық түріне жақын. Чарлидің жарыстары (балет жа- 
рысы немесе отбасын құру бойынша жарыс) болмашы айырмашылың 
заңына толығымен сәйкес келеді. Алайда «Ш айцастагы Батлер» 
фильмінде үш шайқас көрсетіледі: қатыгездік қырынан көрсетілген 
кәдімгі жарыс; Китонның біреу түрткен кезде селк ететін, сосын бап- 
кер-әкесі сес көрсететін кіш кентай бала кезіндегі, дәстүрлі бурлеск 
рухында көрсетілген жаттығу жарысы; соңында, соққы тиген адам- 
ның терісі мыжылып, денесі тітіркеніп, өшпенділікке толы өңі бұзы- 
лып сала беретін, барынша аяусыз сипатта өтетін Китон мен чемпион 
арасындағы есеп айырысу. Бұл -  боксқа қатысты елеулі айыптаулар- 
дың бірі. Осыдан соң біз Китонның су тасқынын түсіруді аңсағаны, 
алайда продюсердің мұндай ж айтқа күлудің жөні жоқ деп қарсы бол- 
ғаны туралы әңгімесін жаңсыраң түсінеміз; Китон оған Чаплиннің 
Бірінш і дүниежүзілік соғыс таңырыбымен-аң күлкі тудыра білгенін 
айтып, тойтарыс берді; бірақ продюсер алған бетінен қайтпай, соны- 
мен тек циклонды түсіруге ғана келісім берді (шамасы, ол циклон- 
дар кесірінен аж ал құшатындардың санын білмеген тәрізді)13. Іш кі 
түйсігі продюсерді алдамапты: Чаплиннің Бірінш і дүниежүзілік со- 
ғыстан күлкі тудыра білген себебі, ол сұмдық ситуацияны өздігінен 
күлкі ш ақырып тұратын болмашы айырмашылықпен байланыстыр- 
ған болатын. Китон, керісінше, циклон үшін де, жекпе-жек үшін де 
шекті бейне жасап, бурлеск шеңберінен тыс көріністермен немесе си- 
туациялармен айналысты. Енді әңгіме қарама-қарсы ситуацияларды 
білдіретін болмашы айырмашылың жөнінде емес, берілген ситуация 
мен күтілетін күлдіргі әрекет арасындағы үлкен алш ақтық туралы 
болады (үлкен форма заңы). Бұл алшаңтыңтың орнын күлдіргі эре- 
кет «ештеңеге қарамай» жүзеге асатындай емес, ол жүзеге асқанда 
жағдайды тұтас қамтып, өзімен бірге еліктіріп әкетіп, онымен сәйкес 
келетіндей етіп қалай толтыруға болады? Китон да -  Чаплин тәрізді, 
ол да трагик емес. Алайда екі режиссер бұл мәселені бір-бірінен мүл- 
де өзгеше қарастырады.

13 Давид Робинсон үзінді келтірген «Бастер Китон», la Revue du cinema, n° 234, decembre 1969: 
«Кіші Билл кемесі» фильмі туралы, р.74.



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: КІШІ ФОРМА 221

Бастер Китонның бірегей режиссер екеніне дәлел -  бурлескіні ті- 
келей үлкен форманың деңгейіне дейін көтеру тәсілі. Бұл мақсат- 
қа жету үшін ол бірнеше әдіс қолданды. Біріншісі -  жеделдетілген 
монтаж өнерінің бар күш і жұмылдырылатын әдіс, Дэвид Робинсон 
мұны «гаг траекториясы» (le gag -  комедия тәсілі. -  Ред.) деп атады; 
мәселен, «Үш дәуір» фильмінде римдік-кейіпкер түрмеден қашады, 
өзімен бірге қалқан алады, баспалдақпен жүгіріп жоғары көтеріледі, 
бір найзаны жұлып алады, атқа секіріп мінеді, содан соң ат үстінде 
тұрып, биіктегі терезеге секіреді, екі тіректі ысырып, арасын ашады, 
ғимараттың төбесін құлатады, қызды ұстап алады, найзаның бойы- 
мен сырғанап түседі де, зембілге секіріп мінеді, ол мінген бойда зем- 
білді әкетеді. Немесе заманауи кейіпкер бір үйдің шатырынан екінші 
үйдің шатырына секіреді, бірақ құлап, шатырдың шетіне жармаса- 
ды, құбырдың бойымен төмен құлдилайды, құбыр сынып кетеді де, 
мұны екі қабат төмен орналасқан өрт сөндіру бекетіне топ еткізіп, ол 
өртсөндірушілердің арқанымен сырғып түседі, содан соң жолға шы- 
ғып бара ж атқан өртсөндіргіш машинасына арт жағынан секіріп мі- 
неді. Басқа бурлескілерде (Чаплиндікінде де) үнемі әр алуан келетін 
жылдам қуғындар мен жарыстар өте көп, бірақ Бастер Китон олардан 
еш қоспасыз таза және үздіксіз траектория жасаған жалғыз киноре­
жиссер шығар. Мұндай траекторияның ең үлкен жылдамдығы «К и­
нооператор» фильмінде көрінді: бас кейіпкерге қыз қоңырау шала- 
ды, ал ол Нью-Йоркке жетуге асығуда және қыз телефон тұтқасын 
қайта орнына қойып ж атқан кезде, оның үйіне кіріп келеді. Немесе 
«Кіші Ш ерлок» фильмінің бір ғана планында монтажсыз көрініс та- 
бады: Китон басқышпен өрмелеп, пойыздың төбесіне шығады, бір 
вагоннан екінш і вагонға секіреді, біз басында-ақ байқаған су қойма- 
сының ш ынжырына жармасады, жіберілген судың жойқын ағыны 
жолындағы кейіпкерді ағызып әкетеді, ақырында ол қашып құтыла- 
ды, ал оның орнына келген екі адам суға батып кетеді. Немесе «гаг 
траекториясына» актерді қозғамай-ақ планды өзгерту арқылы қол 
жеткізіледі: «Кіші Ш ерлок» фильміндегі түс туралы танымал план­
секанс осындай: онда кесінділер арқылы бау-бақша, көше, құрдым, 
құмды төбе, ж артасқа соғылатын теңіз суы, қар басқан ж азық дала 
кезектесіп көрініс табады, соңында бау-бақша қайтадан көрсетіледі 
(декорды өзгерту арқылы қол жеткізілетін, жылжымайтын машина- 
мен «жол жүру» де осыған ұқсайды)14.

14 «Үш дәуір» және «Кіші Шерлок» секілді фильмдердің ғана емес, «Біздің қонақжайлығымыз» 
фильміндегі өзен бойындағы босаға тастар мен сарқырамалары бар үлкен көріністің де 
әр планын жеке-жеке зерттеген Дэвид Робинсонға жүгінуге болады (р.46-48). Бұл декорды 
өзгерткендегі кейіпкердің қозғалмайтын позициясына және сондайда (айқындылық әдісі жоқ 
кезде) туындайтын геометрия мәселелеріне де қатысты: салыстырыңыз, р. 53-54.



222 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

Китонның ендігі бір әдісін машиналар қатысатын гаг (le gag -  
комедия тәсілі. -  Ред.) деп атауға болады. Китонның түсіндір- 
мешілері мен өмірбаяншылары оның машина атаулыға қатты 
қызығатынын және бұл тұрғыда сюрреализмге емес, дадаизмге 
ж ақын екенін ерекше атап көрсетеді: мәселен, машина-үй, маши- 
на-кеме, машина-пойыз, машина-кино... Құралдар емес, маш и­
налар: Китонның құралдармен жұмыс істейтін, машинаға өзін 
қарсы қоятын Чаплиннен айырмашылығының алғаш қы да ма- 
ңызды аспектісі -  осы. Дегенмен Китонның машиналарды өзінің 
ең қымбат одақтасы ететін себебі, оларды кейіпкері ойлап тауып 
қана қоймайды, солардың құрамына енеді, бұларды Пикабианың 
жасағандары секілді «матрицасыз» машиналар деген жөн. Олар 
бақылаудан шығып кетуі, абсурдқа айналуы немесе бастапқы кезден- 
ақ мағынасыз болуы, қарапайымды қиындатып жіберуі мүмкін, 
дегенмен бәрібір Китон өнерінің терең түкпірлерінде ж атқан ең құ- 
пия қисын ретінде қызмет етуін тоқтатпайды. «Бір апта» фильмін- 
дегі жиылмалы үй -  осындай: оның бөліктері ретсіз жинақталған 
және ол құйын тәрізді айнала бастайды; «Бацшадагы царацш ы» 
фильмінде де солай: онда бір-ақ бөлмеден тұратын «матрицасыз» 
үй көрсетіледі, ол әр виртуалды бөлмені басқа бөлмемен, әр бұран- 
даны басқа бұрандамен толықтырады, жылытқыш  қондырғы мен 
граммафон да, ванна мен диван да, кереует пен орган да осылай қо- 
сылады -  мұндай машина-үйлер ақыры Китонды айтулы сәулетші- 
дадаист дәрежесіне көтереді. Бірақ олар бізді: «Абсурдтық машина- 
ның, Китонға тән осы бір мағынасыздың формасының түпкі мақсаты 
не?» -  деген сауалға әкеп тірейді. Бұлар геометриялық құрылымдар- 
ға да, физикадағы себеп-салдарлық байланыстарға да қатысты. Де­
генмен Китонның бүкіл шығармашылығымен салыстырғанда, олар 
әрі «кішірейтуші» қызметі бар геометриялық құрылымдар, әрі «қай- 
таланбалы» қызметке ие физикалық себеп-салдар саналады.

«Навигатор» фильміндегі машина -  тек іштен жанатын қозғалт- 
қышты үлкен кеме ғана емес, «кішірейтуші» қызметінде алынған 
кеме, оның жүздеген адамға арналған элементтерінің әрқайсысы еш- 
теңесіз қалған бірді-екілі жолаушының мұқтаждығына сай бейімде- 
луі керек. Демек, шек, шекті бейне дегеніміз -  оны кесіп өту немесе 
тіпті оған жету үшін емес, оны еліктіру және поляризациялау үшін өз 
қызметін ұсынатын белгілі бір топтаманың заты. Мәселен, өте үлкен 
қазанда кіш кентай жұмыртқаны қандай жүйенің көмегімен пісіруге 
болады? Китонда машина өлшеусіздік арқылы айқындалмайды, ол 
өлшеусіздікті енгізеді, бірақ оған өзін түрлендіретін «кішірейтуші» 
қызметті телиді, мұның бәрі қаптаған шығыршығы, сымы және те- 
тігі бар ерекше машиналардың күрделі жүйесінің арқасында жүзеге



ӘРЕКЕТ-БЕИНЕ: КІШІ ФОРМА 223

асады15. Сол сияқты, «Генерал» фильмінде пойыздың пешіне кіш- 
кентай ағаштарды салу барысында жас қыз өзін ебедейсіз де икем- 
сіз ұстайды деп есептемейміз. Дегенмен ол шындың, бірақ жас қыз, 
шындығында, Китонның арманын жүзеге асырды: әлемдегі ең үлкен 
машинаны алып, мүлде кіш кентай элементтердің көмегімен оны іске 
қосып, жүргізіп, әркімге қолжетімді, қолдануға ыңғайлы етті. Китон 
кейде, мәселен, «Ұста» фильмінің соңында шын үлкен машинадан 
оның ойыншың түріндегі көшірмесіне тікелей өтеді. «Батысқа қа- 
дам» фильмінде кіш кентай алтыатардан бір табын мал жинау міндеті 
жүктелген кіш кентай бұзауға дейін алуан түрлі кішірейтулер қолда- 
нылады. Машинаның түпкі мақсаты -  осындай: оның құрамында тек 
үлкен бөлшектер мен механизмдер ғана емес, сондай-ақ оның өзіне 
тән кішірейтілген түрі, біліктілік пен мамандануға еш қатысы жоқ, 
оны жалғыз адамға, адасқан ж ұпқа бейімдейтін трансформация ме- 
ханизмі де бар. Бұл машинаның қызметі саналуға тиіс, бұл тұрғыдан 
келгенде Чаплинде бар саяси дүниетаным Китонда жоқ екеніне аса 
сенімді емеспіз. Негізі, екеуінде де «социалистік» дүниетаным бар, 
бірақ ол әрқайсысында әрқилы: Чаплинге гуманистік-коммунистік 
көзқарас тән болса, Китонның дүниетанымы машиналық-анархия- 
лық сипатқа ие (алып машиналарды бәріне қолжетімді етуге немесе 
кішірейтуге ұмтылған Ильич әдісіне шамамен ұқсас).

Бұл кішірейтулер физикалық себеп-салдарлық байланыс процес- 
тері арқылы ғана жүзеге асады: ол машинадан ажырағысыз абсурд 
элементін тудыратын әртектілердің өзара байланысынан, айналма 
жолдардан, қозғалыс бағдарларын ұзартудан туындайды. Малек ту- 
ралы фильмдер топтамасына енетін «Биікт ік белгісінің» өзінде се- 
беп-салдарлық құрам қысқартылған түрде ұсынылады: бұл -  тирдегі 
машина, оны қолданбақ болған кейіпкер жасырын тетікті аяғымен 
басады, ж іп пен тетік жүйесі сүйектің құлауына әкеледі, бұл сүйек- 
ке ит байлаулы жібін тартып қана жете алады, ит жібін тартқан кез- 
де, нысананың қоңырауы шылдырлайды (яғни машинаны бұзуға 
бір мысық та жетеді). Бұл Рюб Голдбергтің дадаизм бағытындағы 
суреттерін есімізге түсіреді: таңғажайып себеп-салдарлық құрам, 
онда, мысалы, «пошта жәшігіне хатты салу» әртүрлі механизмдер- 
дің ұзын тізбегі арқылы өтеді, олардың бір тобы екінш і тобына (регби 
добын ыдысқа түсіретін етіктен бастап), бір тісті біліктен екіншісі- 
не ауысады, ақырында хатты жіберушінің алдындағы экранға «You 
Sap M ail tha t Letter»  (Хатты жібер, ақымақ!) деген жазу шығуымен

15 Робинсон: «Қиындықтардан өз бетінше шығуды сол күйі үйренбеген жас та бай жұп экипажы 
жоқ кемеге тап болады. Күнделікті тұрмыстық ауыртпалықтар кемедегі нәрсенің бәрі жалғыз 
жанға емес, мыңдаған адамға арналғандықтан күшейе түседі... Олар әдетте жүздеген теңізші 
мен жолаушы қолданатын жабдықтармен жұмыс істеуге мәжбүр болады» (р. 54-56).



224 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

аяқталады. Бұл серияның әр элементінде еш қызмет те, алға қойыл- 
ған мақсатпен байланыс та болмайды, бірақ не қызметі, не мақсаты 
жоқ басқа элементпен қатынасқа түскен кезде, оларда қызмет те, мақ- 
сат та пайда болады және т.б. Мұндай себеп-салдарлық байланыстар 
ажырату сериясының арқасында жұмыс істейді: Китон машиналары- 
на ұқсас Тингли машиналары бірнеше құрылымнан тұрады, олардың 
әрқайсысында қызметі айқын емес элемент бар, бірақ ол басқа бір құ- 
рылымда жұмыс істеп, пайдалы бола алады (автомобильдің педалін 
басып отырған кейуана көлікті жылжытпайды, тек отын аралайтын 
құрылғыны іске қосады...) Ірі геометриялық құрылымдарды игеру, 
үлкен траекторияларды дамыту қайталанбалы себеп-салдарлық бай- 
ланыстардың көмегімен жүзеге асады. Құрылым траекторияның сыз- 
басы болса, траектория -  машинаның сызбасы немесе ізі. Әр траек- 
торияның өзі машинаны қалыптастырады, адам әр алуан элементтер 
арасындағы жалғастырушы буын қызметін атқарады, мәселен, өзі- 
нің қимылсыз денесін шеңбер доғалары сериясына сүйрейтін локо- 
мотивті басқарушы Машинист те тап сондай. Сонымен, Китондағы 
гагтың ең басты екі формасы: «гаг траекториясы» және машиналар 
қатысатын гаг -  бір ғана нақты дүниенің аспектілері, «анасыз» адам- 
ды немесе болашақ адамын жасайтын машина. Өлшеусіз ситуация 
мен кіш кентай қаһарман арасындағы үлкен алшаңтыңтың орны ке- 
йіпкерді ситуациямен теңестіретін кішірейтуші қызметтердің және 
рекуррентті сериялардың көмегімен толтырылады. Міне, осылайша 
Китон жанрдың барлық сыртқы шарттарына қарсы шығатын және 
шеңбер ретінде үлкен форманы алатын бурлескіні ойлап тапты.



11-тарау
Фигуралар немесе формалардың

түбегеилі өзгерісі

1
Әрекеттің екі формасының айырмашылығы, жалпы алғанда, қа- 

рапайым да айқын, бірақ нақты қолдану барысында олар едәуір 
қиындай түседі. Бұл жерде қаржы мәселелері де араласуы мүмкін 
екенін байқадық, бірақ олар шешуші рөл атқара алмайды, өйткені 
кең экран, бай декор мен әр алуан реңк үлкен формаға қажет болғаны 
тәрізді, көрінуге, дамуға ұмтылса, кіш і формаға да керек. Мұндағы 
«Кіші» және «Үлкен» ұғымдарының Платон қолданған мағынада 
екенін ескеру қажет: Платон оларға екі Идеяны сәйкестендірді; ал 
Идея дегеніміз -  шын мәнінде, ең алдымен, әрекет формасы. Мұның 
киноға тигізген әсері болмады деп айта алмаймыз. Кейбір режиссер- 
лер бұл екі форманың бірін екіншісінен артық көреді және олардың 
бірін жүзеге асыруға бейім келеді; дегенмен ж аңа қатаң талаптарға 
жауап беру немесе ситуацияны өзгерту, демалу, өзін өзгеше сезіну, 
тәжірибе жинау және т.б. үшін олар кейде өзге форманы қолданады. 
Мысалы, Форд -  синсигнумы мен биномы бар үлкен форманың ше- 
бері; әйтсе де ол индекстермен жұмыс істеп, кіш і формада да жауһар 
дүниелер жасады (мәселен, ұш ақтар шабуылы тек дыбыс арқылы, ал 
асау теңіздің арыны кеменің алдындағы жағалауға соққан толқын- 
дар арқылы ғана білінетін «Үзац сапар» фильмі). Өзге режиссерлер 
бәрінен артық көретін ерекше формасы жоқтай, бір формадан екін- 
шісіне еркін өте береді. Біз мұны Хоукстың ақ-қара түсті фильм- 
дерінен көрдік, себебі ол екі өзге форманы да үйлестіруге қабілетті 
айрықш а форманы, яғни деформацияны ойлап таба білді, мұның ай- 
қын дәлелі -  вестерндер. Мұндай деформацияның, трансмутацияның



226 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

немесе түбегейлі өзгерістердің белгілерін біз Фигура деп атаймыз. 
Бұған әрекет-бейне мәселесі аясына сыймайтын және америкалық 
кинематография шеңберімен ғана шектелмейтін, сондай-ақ әлемдік 
киноға, барлық дәуірге қатысты әртүрлі эстетикалық және шығарма- 
шылық бағалау енеді.

Мұның себебі, Кіші және Үлкен тек әрекет формаларын ғана емес, 
«сюжетті», баяндауды немесе сценарийді қабылдаудың, көрудің кон- 
цепциялары мен тәсілдерін де білдіреді. Идеяның екінш і мағынасы 
саналатын концепцияның кино үшін маңызы өте зор, ол әдетте сце- 
нарийден бұрын жүріп, оны айқындайды, дегенмен сценарийден ке- 
йін туындап, пайдасын тигізуі де мүмкін (осы көзқарасты ұстанған 
Хоукс сценарийдің маңыздылығын мойындамады, режиссер оны 
дайын күйінде-ақ ала алады деп білді). Мұндай концепция сцена- 
рийге тәуелсіз мизансценаны, кадрға бөлуді және монтажды қамти- 
ды. Осыған орай, Михаил Ромм Мопассан новелласының желісімен 
« Томпыш » фильмін түсіріп жүргенінде Эйзенштейнмен әңгімелеске- 
нін келтіреді1. Алдымен Эйзенштейн мынадай сұрақ қойыпты: «Әң- 
гіменің екі бөлімі бар, бірінде -  Руан, неміс басқыншылығы, алуан 
түрлі кейіпкерлер болса, екіншісінде -  дилижанс хикаясы баяндал- 
ған, сіз осы екеуінің қайсысын таңдар едіңіз?». Ромм дилижансты, 
яғни «шағын хикаяны» қалайтынын жеткізген. Сонда Эйзенштейн: 
«Ал мен біріншісін, яғни ауқымды хикаяны таңдар едім», -  депті, 
себебі мұнда әрекет-бейненің екі формасы, СӘС' мен ӘСӘ' арасында- 
ғы балама өте айқын көрініс табады. Содан соң Эйзенштейн Роммнан 
«мизансценаны түсіндіруін» сұраған. Ромм оған өз сценарийін баян- 
дап беріпті, бірақ Эйзенштейн одан мүлде басқа нәрсені сұрағанын, 
режиссердің сценарийді қалай ойластыратынын, мәселен, бірінші 
бейнені қалай көретінін білгісі келгенін айтса керек. «Дәліз, есік, 
ірі план, босағада тұрған етік», -  деп жауап беріпті Ромм. Ақырын- 
да, Эйзенштейн мынадай түйін жасаған: «Ендеше, етікті ерекше 
әсерлі бейне болатындай етіп түсіріңіз, тіпті етіктен өзге ештеңені 
керек етпесеңіз де...» Біздің ойымызша, бұл түйіннің мағынасы мы- 
надай: егер сіз ӘСӘ' кіш і формасын таңдасаңыз, онда бейнеден ин­
декс жасаңыз; бейне индекс қызметін атқаратын болсын. Бәлкім, 
Эйзенштейн «Шыңгыс ханны ң црпагы» фильміндегі осы жанрдың 
олжасын, яғни Пудовкин түсірген аяқкиімді еске алған болар. Пудов- 
киннің өзі мұны былай түсіндіреді: ол өз фильмінің «идеясын ұстай- 
ды», оны сценарийдің арқасында емес, тап-таза аяқкиім ін жорықта 
ластап алмауға тырысатын, бірақ кейін көшедегі балшықты кешіп 
жүре беретін, мұнысына мән де бермейтін әдепті ағылшын жауын-

1 Mikhail Romm, in Cahiers du cinema, n° 219, avril 1970.



ФИГУРАЛАР НЕМЕСЕ ФОРМАЛАРДЫҢ ТҮБЕГЕИЛІ ӨЗГЕРІСІ 227

герін көз алдына елестеткен кезде шындап ұғынады2. «Мизансцена- 
ның түсіндірмесі», міне, осы. Мінез-ңұлыңтың екі түрі, яғни Ә мен 
Ә' арасында бір нәрсе болған: жауынгер қиын да ынғайсыз жағдайға 
ұшырайды (моңғолдың өлім жазасы), Ә' -  оның индексі. Бұл -  Пу­
довкин шығармаларына тән ортақ әдіс: көрсетілетін ортаның -  Пе- 
тербордың немесе Моңғолия далаларының ұлылығы, іске асырылу- 
ға тиіс революциялық әрекеттің ауқымдылығы қандай болса да, біз 
мінез-ңұлыңтар ситуацияның әлдебір аспектісін айңындайтын көрі- 
ністен басқа көрініске өтеміз, бұлардың әрқайсысы ұғынудың белгілі 
бір сәтін беріп, толығымен ашылатын ситуацияға парапар сананың 
өсуін көрсетуші басқа көріністермен байланысқа түседі. Ромм -  өзі 
ойлағаннан да көбірек дәрежеде Пудовкиннің ш әкірті (ол үлкен фор­
маны, көбінесе Сталин міндеттеген шектеу немесе ескіліктің қалды- 
ғы ғана деп есептейтін ұрпақтың қатарына жатады). Ромм түсірген 
«Бір жылдың тогыз күні» фильмінде әрңансысының өзіне тән индек- 
сі бар, бір-бірінен айқын ерекшеленетін күндер жиынтығы уақыттың 
алға жылжуын көрсетеді. Оның үстіне, «Кәдімгі фашизм» фильмін- 
де Ромм фашизм тарихын немесе ұлы оқиғаларды қайта жаңғырту 
үстінде ұмыт қалуы мүмкін құжаттарды монтаждауға тырысты: фа- 
шизмді әдеттегі мінез-ңұлың түрлерінің, күндегі оқиғалардың, елдің 
соғысқа көзқарасының немесе жаттанған сана сәттері тәрізді психо- 
логиялық халдегі көсем ңылыңтары арқылы айқын көрінетін ситуа­
ция тәрізді көрсету қаж ет еді.

Біз кеңес кинорежиссерлерін монтаждың диалектикалық концеп- 
циясы арқылы анықтауға болатынын көрдік; дегенмен бұл кино са- 
ласындағы өзге айтулы ағымдардан кеңес киномектебін ажыратуға 
ж еткілікті номиналды анықтама ғана еді. Ол кеңес режиссерлерінің 
арасындағы тамыры тереңде ж атқан айырмашылыңтарды жоймай- 
ды, өйткені олардың әрқайсысы диалектиканың нақты бір аспектісін 
немесе арнайы бір «заңын» қарастырды. Диалектика олар үшін жай 
сылтау ғана болған жоқ, сонымен қатар теориялық толғаныс та, бүк- 
пе ой да емес еді: бұл -  ең алдымен, бейнелердің және оларды монтаж- 
даудың концепциясы болатын. Мәселен, Пудовкинді сан және сапа 
заңы, сандық процесс пен сапалық секіріс заңы ңызыңтырды; оның 
фильмдерінің бәрі ұғыну сәттерінің кідірсін көрсетеді, себебі олар бір 
бағытта үздіксіз дамуды және уақыт бойынша алға жылжуды, соны­
мен қатар оларға деген реакцияны да бағамдайды. Бұл -  индекстері 
және векторлары бар ӘСӘ' кіш і формасы; жай ғана сұлбасы болға- 
нымен, толығымен диалектика: «сының сызық» тосыннан туындай- 
тын сипатынан айырылып, саяси және революциялық «сызыңңа»

2 Жорж Садул Пудовкиннен үзінді келтірген, Histoire generale du cinema, VI, Denоёl, р. 487.



228 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

айналады. Сірә, Довженко диалектиканың басқа аспектісін, жиын- 
тық пен бөліктерді қамтитын бүтін заңын ойластырды: бүтін қалайш а 
бөліктердің құрамында болып, «өзіндегі болмыстан» «өзі үшін бол- 
мысқа», виртуалдыдан өзектіге, ескіден жаңаға, аңыздан тарихқа, 
арманнан наңтылыңңа, Табиғаттан адамға өтуі қажет? Бұл -  адамның 
барлық, тіпті ең қайғылы әндерінде көрініс табатын және революция- 
лық ұлы сарында қайта бірігетін жер туралы ән. Довженко туындыла- 
рында СӘС' үлкен формасы диалектикадан тыныс, сондай-ақ органи- 
калы қты ң шегінен шығатын, қиялда ғана болатын симфониялық қуат 
алады.

Эйзенштейнге келсек, ол өзін бәріне ортақ ұстаз санайды, себебі 
өзі ең терең деп білетін үшінші заңға -  ңарама-ңайшылыңтардың кү- 
ресі мен бірлік заңына қызығады (жаңа бірлік туындату үшін Тұтас 
қалайш а екіге бөлінеді?). Әрине, басқа режиссерлер -  Эйзенштейнге 
ш әкірт емес. Бірақ Эйзенштейн өзін СӘС' формуласынан ӘСӘ' фор- 
муласына өтуге қабілетті түрленуші форманы ойлап таптым деп 
есептеуге толық құқылы санайды. Ол, шынымен, «ұлылықты көре 
біледі», бұған оның Роммен әңгімесі дәлел. Бірақ үлкен органика- 
лық репрезентацияға, оның спиралінен немесе «еркін тынысына» сү- 
йенген ол оларды спиральды себепке немесе «даму» заңына (алтын 
қима) жатқызатын өңдеуден өткізеді, яғни органикалық репрезен- 
тацияда кідірістердің, яғни тыныстағы үзілістердің қажет мөлшерін 
анықтайды. Міне, осы кідірістер векторларға сәйкес өзара қатынас 
жасай бастайтын дағдарыстарды немесе артықш ылығы бар мезеттер- 
ді білдіреді: шекті мәніне дейін жеткізілген екі сәттің арасындағы 
сапалық секірістерді жүзеге асыра отырып, «дамуға» жауап беретін 
патетика дегеніміз -  осы. Эйзенштейннің пікірінше, патетиканың 
органикамен осы байланысы, яғни «патетизация» -  үлкен формаға 
оның өз ішінен барып қосылатын кіш і формасы тәрізді. Кіші форма 
заңы (сапалық секірістер) үлкен форма заңымен (әлдебір себеппен 
сәйкесетін бүтін) үздіксіз үндеседі. Олай болса, біз ж ақын арада үл- 
кен синсигнум-айқастардан индекс-векторларға өтеміз: «Потемкин 
бронды кемесі» фильмінде пейзаж бен қалың тұмандағы кеме сұлба- 
сы синсигнумды білдіреді, бірақ кеме жабдықтарының арасында тер- 
белетін капитанның пенснесі -  индекс болады.

Эйзенштейннің түрленуші формасы, көбінесе күрделірек нұсқаны 
талап етеді: өзгеріс жанама түрде жүзеге асады да, оның тиімділігі 
арта түседі. Бұл -  «аттракцион монтажының» күрделі мәселесі ту­
ралы әңгіме; біз оны бұрын да талдап, ерекше бейнелердің -  әрекет 
барысын бұзатын, кейде театрлық немесе сценографиялық, кейде 
мүсіндік немесе пластикалық көріністердің қосымшасы деп түсіндік. 
«Қаһарлы Иванның»  екінш і бөлімінде әрекеттің орнын баса тұратын



ФИГУРАЛАР НЕМЕСЕ ФОРМАЛАРДЫҢ ТҮБЕГЕИЛІ ӨЗГЕРІСІ 229

немесе болашақ оқиғаны әзірлейтін сахналанған көрініс, ситуация- 
ны екі рет ауыстырады: алғашқысында, боярлар бастары алынған се- 
ріктестерін қасиетті деп дәріптесе, екіншісінде, Иван өзінің кезекті 
құрбанына тамұқ ңойылымын, сайңымазаң думанын ұсынады. Ке- 
рісінше, әрекет бізді ағымдағы ситуациядан алыстататын мүсіндік 
және пластикалық репрезентацияларда, мәселен, «П от емкин брон- 
ды кемесіндегі» тастан қаш алған арыстандар сипатында ұзаққа созы- 
луы мүмкін, бірақ бұл әсіресе «Қазан» фильміндегі мүсіндер серия- 
сына көбірек тән (мысалы, революцияға қарсылардың дінге сүйенуі 
африкалық фетиштердің, индуист құдайларының және қытай буд- 
даларының сериясында жалғасады). «Басты багыт» фильмінде осы 
екінш і аспектінің маңызы арта түседі: әрекет уақытш а тоқтатылды, 
сүт сепараторы енді жұмыс істер ме екен? Тамшы тамады, содан соң 
сорғалайды, бірақ бұл сүт ағыны бірін-бірі кезек-кезек ауыстыратын 
бұрқақ пен шашырау бейнелерінде жалғасын табады (сүт бұрқағы, 
сүт шашырауы). Психоанализ сүт сепараторының әйгілі бейнелерін 
балаға тән ұшңарылыңпен түсіндіргені сонша, оның қарапайым сұлу- 
лығын қайта табудың өзі ңиындың тудырады. Бұл жерде тура мәнге 
жөн сілтеуші -  Эйзенштейннің өзі берген техникалық түсіндірмелер 
екені анық. Ол қарапайым және күнделікті нәрселерді «патетикалан- 
дыруды» сөз етіп отыр; бұл -  жаратылысынан патетикалық санала- 
тын бронды кеменің ситуациясы емес. Ендеше, сапалық секіріс тек 
мазмұнға қатысты материалдық тұрғыда ғана болып қоймай, енді 
формалды түрге ауысып, тек бастапқы бейнемен жанама бейнелеуші 
қарым-қатынаста болатын әлдебір бейне, бейненің мүлде өзге түрі- 
не өтуі қажет. Эйзенштейн бұл екінш і әдіс үшін театрлық және плас- 
тикалық репрезентацияның бірін таңдауға мәжбүр болғанын айтты: 
бірақ Тақыр тауда билеп жүрген шаруаларды бейнелейтін сахналан- 
ған көрініс күлкілі шығар еді, оның үстіне, ол осы фильмнің содан 
бұрынғы бөлігінде театрлық репрезентацияны қолданған болатын. 
Демек, оған енді айналма жолмен әрекетке қайта оралу үшін жеткі- 
лікті дәрежеде мәнерлі пластикалық қойылым қажет еді. Бұл жерде 
су мен оттың рөлі сондай болды3.

Екі жағдайға қайта оралайық. Бір жағынан, театрлық репрезен- 
тацияда нақты ситуация өзіне сәйкес келетін әрекетті бірден тудыр- 
майды, бірақ ол тек әлдебір жоспарды немесе болашақ нақты әрекет- 
ті болжайтын жалған әрекетте көрініс табады. С —> Ә орнына енді 
С — С' болады (театрлық жалған әрекет), демек, Ә' болашақ Ә нақ- 
ты әрекетінің (мысалы, қылмыстың) индексі қызметін атқарады.

3 Эйзенштейннің бұл туралы егжей-тегжейлі түсіндірмесі «Түйсікшіл табиғат»  кітабының 
«Сепаратор мен Граал стақаны» бөлімінде толық қамтылған (La non-indifferente Nature, І, 10 - 
18).



230 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

Екінш і жағынан, пластикалық репрезентацияда әрекет өзі қамтып 
бүркеген ситуацияны бірден анықтамайды, бірақ іске қатысатын си- 
туацияны қамтитын орасан зор ситуацияларда дамиды. Ә —> С орнын 
енді Ә —> С' басады (пластикалық фигуралар), әрі С' өз дәнекершісі 
(мәселен, ауылдағы қуаныш) арқылы ғана көрініс табатын С нақты 
ситуациясына қатысты Қамтушы немесе синсигнум болады. Осы мы- 
салдардың бірінде ситуация өзі туындататын әрекет бейнесінен өзге 
бейнеге бағытталса, екінш і мысалда әрекет өзі білдіретін ситуация 
бейнесінен өзге бейнеге нұсқайды. Сонымен, бірінші жағдайда кіш і 
форма сахналанған көріністің көмегімен үлкен формаға енгізілсе, 
екінш і жағдайда үлкен форма мүсіндік немесе пластикалық репре- 
зентацияның көмегімен кіш і форманың құрамына енгізіледі. Қалай 
болғанда да, ситуация мен әрекеттің немесе әрекет пен ситуацияның 
арасында енді тікелей ңарым-ңатынас болмайды: екі бейненің неме­
се бейненің екі элементінің арасында формалардың ауыстырылуын 
қамтамасыз ететін үшінш і дәнекер пайда болады. Бір қарағанда, әре- 
кет-бейнені сипаттайтын терең екіж ақты  бейнелер мен олардың эле- 
менттерін түбегейлі өзгертуге қабілетті жоғарғы сатыға -  «үшінші- 
лікке» (tierceite) қарай өтуге талпынатындай көрінеді. Канттың бір 
мысалын келтірейік: деспоттық мемлекет белгілі бір әрекеттерде, мә- 
селен, құлиеленуші құрылым мен еңбек механикасында айқын көрі- 
неді; бірақ «қол диірмен» сол мемлекет көрініс табатын жанама бейне 
болады4. «Ереуіл» фильмінде Эйзенштейн дәл осындай әдісті қолда- 
нады: патша үкіметі тікелей шерушілерге оқ атуымен көрініс табады, 
бірақ «қанды қырғын» -  әрі осы режимді сипаттайтын, әрі осы әре- 
кетті қамтитын жанама бейне. Эйзенштейннің театрлық немесе плас- 
тикалық аттракциондары әрекеттің бір формасының екіншісіне ауы- 
суын қамтамасыз етіп қана қоймайды, сондай-ақ ситуациялар мен 
әрекеттерді шарықтау шегіне дейін апарып, оларды іргелі екінш ілік 
шеңберінен шығатын үш інш ілікке дейін жеткізеді. Кеңес киносын 
қадағалаған билік мұндай жанама бейнелердің астарын байқамаған 
болуы мүмкін, дегенмен олар бұл бейнелерден тыйым салынған ой- 
лардың ұшқынын көруі де ғаж ап емес. «Жасасын М ексика ! » филь- 
мінде Эйзенштейн көріністер мен фрескаларды, мүсін мен драмалық 
эффектілерді, пирамидалар мен құдайларды (кіреске керу, коррида, 
кіреске керілген бұқа, өлімнің өзгеше биі...) біріктіріп, Мексикада- 
ғы өлім және өмір Идеясын бейнелейтін театрлық және пластикалық 
репрезентацияларды еркін дамытуға қол жеткізе алды.

Фигуралар -  әрекет-бейне арқылы қозғалысқа түсетін тартымды, 
еліктіргіш  ж аңа бейнелер. ХІХ ғасырдың басында Фонтанье «дис-

4 Kant, Critique du jugement, § 59 (бұны Кант «символ» деп атады).



ФИГУРАЛАР НЕМЕСЕ ФОРМАЛАРДЫҢ ТҮБЕГЕИЛІ ӨЗГЕРІСІ 231

курс фигураларын» тұтас ж іктеп шығуға талпынған кезде, оның 
төрт формасын ұсынған: бірінші жағдайда, қарапайым троптар, яғни 
ауыспалы мағынасында қолданылған сөздер басқа сөздің (метафо­
ра, метонимия, синекдоха) орнын басады; екінш і жағдайда, күрде- 
лі троптар, яғни ауыспалы мағынада қолданылған сөз тіркесі неме- 
се сөйлем (аллегория, кейіптеу және т.б.); үшінш і жағдайда, сөздер 
тағы да орын алмасады, бірақ мағынасын өзгертетін немесе өзгеріске 
ұшырайтын сөздер тура мағынасын сақтап қалады (инверсия -  осын- 
дай әдістердің бірі); соңғы форма ешқандай өзгерістерге ұшырамаған 
сөздерден (толғану, ымыраға келу, қолдау, просопопея және т.б.) құ- 
ралған ойлау фигураларын қамтиды5. Талдауымыздың бұл деңгейін- 
де кино мен тіл (langage), бейне мен сөз арасындағы өзара қатынас- 
тарға қатысты ешқандай жалпы мәселені көтермейміз. Біз тек қана 
кинематографиялық бейнелерде өздеріне тән және Фонтанье атап 
көрсеткен төрт түрге сәйкес келетін фигуралар болатынын айтып 
отырмыз. Эйзенштейннің мүсіндік немесе пластикалық репрезента- 
циялары -  астарлы түрде өзге бейнені көрсететін, тіпті сериялы түрде 
алынса да, оларды жеке-жеке мағынамен қамтитын бейнелер. Бірақ 
театрлық репрезентация бірізді жүйемен жұмыс істейді және мұнда 
бейнелеу рөлін бейнелердің бірізді жүйесі атқарады. Ж оғарыда атап 
өткен алғаш қы екі жағдай бізге таныс. Басқаларының табиғи сипаты 
мүлде өзгеше. Сөздің тура мағынасын сақтайтын фигуралар, мәсе- 
лен, инверсия, кинода, атап айтқанда, травести бурлеск жанрындағы 
фильмдерде қашанда кеңінен қамтылды. Дегенмен, әсіресе Хоукста 
инверсия механизмдері дербес және жалпыланған фигура дәрежесі- 
не дейін жетеді. Чаплиннің дыбысты фильмдерінде ұсынылған ойлау 
фигураларына келсек, біз олардың табиғаты мен қызметін кейінірек 
қарастырамыз, себебі олар әрекет-бейне шеңберінде ғана ойнаумен 
шектелмейді, бұрынғы фигуралар алдын ала нышанын ғана білдір- 
ген бейненің ж аңа түрінде дамиды.

2
Идеялар қызметін атқара отырып, Кіші және Үлкен ұғымдары өз 

алдына ерекше, бірақ бір-біріне өтуге қабілетті екі форманы да, екі 
концепцияны да қамтиды. Бұлардың үшінші мағынасы да бар: олар 
Идеялар деген атауға лайық визиондарын (Visions) білдіреді. Мұның 
біз зерттеген барлық режиссерлерге қатысты әділ пікір екеніне қара- 
мастан, Херцогтың әрекетті кинематографиясын осы таңырыпңа қа- 
тысты ең айрықш а жағдай ретінде қарастыруды қалаймыз. Өйткені

5 Fontanier, Les figures du discours, Flammarion.



232 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

Херцогтың шығармашылығы көрнекі және музыкалық себептер үн- 
десетін естен шықпас екі таңырыпңа бөлінеді6. Олардың бірінде ұс- 
тамсыз адам өзі де шектен ш ы ққан ортаға жиі барып, осы орта сияқ- 
ты үлкен әрекетке ниеттенеді. Бұл -  СӘС' формасы, бірақ өте ерекше 
қалыпта берілген: шындығында, ситуация әрекетті талап етпейді, 
бұл -  «рухани тазарғанның» басында туындаған және тұтас орта- 
мен сол ғана теңестіре алатындай көрінетін жете ойластырылмаған 
іс. Немесе, керісінше, екі есе артады: қашанда ситуациядан тыс ор- 
наласқан, әлдебір асқақ әрекет болады, бірақ оның өзі басқа әрекет- 
ті -  өткізбейтін берік дүниеден өтіп, жеңілмейтінді жеңіп, ортамен 
текетіреске түсетін ерлік әрекетін туындатады. Демек, әрекет етуші 
рух Табиғатта ш ексіздік дәрежесіне дейін көтерілетін галлюцина- 
циялы қ өлшем және рух Табиғат қарсы қоятын шектеулерге кезіге- 
тін гипноздық өлшем бір мезгілде болады. Бұл өлшемдер бір-біріне 
ұқсамайды және өзара бейнелі ңарым-ңатынасңа түседі. «Агирре» 
фильмінде ерлік әрекеті (өзен бойындағы босаға тастармен құлдилау) 
адам аяғы баспаған ну орманға сәйкес келетін асқақ әрекетке бағы- 
нышты: бұл -  өзінің туған қызымен қан араластыру арқылы таза нә- 
сілді қалыптастыру үшін Құдайды, патшаны, адамдарды, бір сөзбен 
айтқанда, бәріне бірден опасыздық істеп, әлемдегі жалғыз сатқын 
болам деген Агирренің жоспары еді. Сонда Тарих Табиғаттың «опе- 
расына» айналмақ. Ал «Фицкарралдо» фильмінде ерлік әрекеті (тау- 
лардың арасында өте ауыр алып кемемен жүзу) асқақ сезімнің пайда 
болуына тікелей септігін тигізеді: адам аяғы баспаған ну орман Кару- 
зоның даусымен ш ырқалатын Верди операсының ордасына айнала- 
ды. Ақырында, «Шыны жүрек» фильмінде Бавария пейзажы лағыл 
шынының гипнозды туындысында сақталады, сондай-ақ ол әлемнің 
шыңырау тұңғиығын іздеуге шақыратын галлю цинациялық пейзаж- 
дарда да көрінеді. Осылайша Үлкен ұғымы таза Идея ретінде пейзаж 
бен әрекеттің екіж ақты  табиғатында жүзеге асады.

Дегенмен Херцог шығармашылығының басқа тақырыбында неме­
се басқа аспектісінде енді Кіші ұғымы Идеяға айналады және ол, ең 
алдымен, «өздері де кіш кентай болып бастаған» ергежейлілерде жүзе- 
ге асып, ергежейлі болуын тоқтатпаған адамдарда жалғасын табады. 
Бұлар -  енді «пайдасызды бағындырушылар» емес, түкке тұрғысыз 
тірш ілік иелері, «рухани тазарғандар» емес, есуастар мен нақұрыс- 
тар. Пейзаждар ұсақталады немесе ж азық кейіпке енеді, қайғылы да 
жабығыңқы бола түседі, тіпті жойылуға бет алады. Оларда ж иі көрі- 
ніс табатын тірш ілік иелерінде енді визиондары болмайды, «Үнсіздік

6 Қараңыз: M.-L. Potrel-Dorget, «Dialectique du surhomme et du sous-homme dans quelques films 
d'Herzog», Revue du cinema, n° 342.



ФИГУРАЛАР НЕМЕСЕ ФОРМАЛАРДЫҢ ТҮБЕГЕИЛІ ӨЗГЕРІСІ 233

пен түнек өлкесі» фильміндегі саңырау әрі мылқау адамдар тәрізді 
қарапайым түйсіну деңгейіне түсіп, басынан кешірген азаптардың 
арасында ғана ұсқынсыз аяқтарының немесе қадамдарының ырғағы- 
мен үзіліс жасауға, визиондардан демалуға мүмкіндік беретін белгісіз 
бір жолмен жер бауырлап жүреді. «Әркім өзі үшін, Құдай бәріне қар- 
сы» фильмінде профессордың бақшасында серуендейтін Каспер Хау­
зер осылай жүреді. Ергежейлісі, жезөкшесі, сондай-ақ Германиядан 
Америкаға қашу жолы бар «Строшек» фильмінде де осылай. Бұл -  
Носферату, оны біз Мурнау кейіпкеріне қарағанда, мүлде өзгеше 
кейіпте көреміз. Ол жатырға сыйып кететіндей ұрық, өзіне пана әрі 
азық берген денеге кіріптар, ғаламға өзі емес, өзінен кейінгі мұрагер- 
лері нышанында, тегіс жердің көкжиегіне қарай сырғып бара ж атқан 
кіш кене нүкте түрінде сипат алады. Қашанда өзіне тән Құмарлыққа 
ғана шырмалған, жер де, қызыл ай да, қара тоған да енді орасан зор 
синсигнум арқылы емес, үздіксіз созылған индекстер арқылы енгі- 
зілетін «Войцек» фильмінің кейіпкерін де осыған ж атқызуға бола- 
ды7. Демек, бұл жолы ӘСӘ' кіш і формасы қолданылады, бірақ ол да 
ең дәрменсіз аспектісіне дейін төмендетілген. Өйткені екі жағдайда 
да -  үлкен форманың дамып шарықтауында да, кіш і форманың әлсі- 
реп дәрменсізденуінде де Херцог метафизик болып қала береді. Оны 
метафизикашыл кинорежиссер деуге болады (неміс экспрессионизмі 
Херцог көңіл бөлмеген Ізгілік пен Зұлымдық мәселесінің шеңберін- 
де метафизиканың ықпалына ұшыраған еді). Бруно: «Қолданыстан 
шығып қалған заттар қайда кетеді?» -  деп сұрағанда, «әдетте олар- 
ды қоқыс шелегіне тастайды» деп жауап беруге болар еді, бірақ ол 
ж еткіліксіз, өйткені бұл -  метафизикалық сұрақ. Бергсонның қой- 
ған сұрағы да осы еді, ол бұған: «Пайдасын жоғалтқан зат жай ғана 
бар бола бастайды», -  деп, метафизикалық тұрғыдан жауап берді. Ал 
Херцог «жаяу жүргінші цоргансыз» екенін байқағанда, машинамен 
және ұшақпен салыстырсақ, оның, шынында, бар күшінен айырыл- 
ғанын да қоса айтуға болады. Бұл жерде де Херцогтың сөзі метафи- 
зикалық болып тұр8. «Мүлде қорғансыз» деген сөз -  Бруноның өзіне 
берген анықтамасы. Ж аяу жүргінш інің мүлде қорғансыз болатын 
себебі, ол бар болуды бастады және кіш і болуын доғармайды. Каспар- 
дың жүрісі, атаусыздың аяқ алысы, міне, осындай. Кіші Үлкенмен

7 «Вернер Херцог» деген тамаша кітапта Эмманюэль Каррер «Войцек» фильмінде пейзаждың 
болмауын талдады, сонымен қатар ол басқа жағдайда маңызды елестердің болуын да 
қарастырды.

8 Херцог өзінің жаяу жасаған саяхаты туралы «Sur le chemin des glaces» (Hachette, p. 114) 
атты күнделігінің соңындағы сөйлемде кездесетін бұл идеяны айқын дәлел ретінде ұсынады: 
«...ол менің жаяу жүретін адамдардың қатарына жататынымды және еш қорғансыз кетіп бара 
жатқанымды білгендіктен, мені түсінді».



234 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

ңарым-ңатынас жасағандықтан, екі Идея өзара байланысқа түсіп, 
бір-бірімен элемент айырбастап, фигураларды қалыптастырады. Ру- 
хани тазарғанның асқақ жобасы үлкен форманың шеңберінде сәт- 
сіздікке ұшырайды да, оның барлық нақтылығы дәрменсізге өтеді: 
Агирре өз өмірін өзінің желімделген салында, маймылдардан басқа 
тірш ілік иелерінсіз, жападан-жалғыз аяқтады; Фицкарралдо өзінің 
соңғы спектаклін қарабайыр труппамен қойып, санаулы көрермен 
мен қара шош қаның алдында ән салды; шыны жасау зауытындағы 
өрттің бірден-бір салдары шыны сынықтарын жұмысшылардың жи- 
науы ғана болды. Бірақ, керісінше, кіш і формада кездесетін мүгедек- 
тердің қоршаған әлеммен сезу қатынасында болатыны сонша -  бейне- 
нің өзін үлкейтіп, оған дем береді, мысалы, саңырау әрі мылқау бала 
ағаш қа немесе кактусқа қолын тигізгенде, Войцек өзі кесуге қамдан- 
ған ағаш қа тақағанда, Ж ер арқылы күш-қуатының артқанын сезі- 
неді. Дене түйсігі арқылы сезіну күш інің бұл азаттығы бейнеге дем 
берумен шектелмейді: «Үнсіздік пен түнек өлкесі» фильміндегі се- 
кіру кезінде шаңғышы бастан кешкен немесе «Әркім өзі үшін, Құдай 
бәріне қарсы» фильміндегі пейзаждар туралы үш үлкен түсте жүзеге 
асқан оқиға секілді, сол бір азаттық бейнені ашады, содан соң оған 
ұшудың, көтерілудің немесе кесіп өтудің галлю цинациялық көрініс- 
терін қайта енгізеді. Демек, бұл жерде де біз асқақ сезімнің екі есе 
артатынындай сезімге бөленеміз; асқақ әлем тұтасымен Кішінің қа- 
сында орналасады. Платондағыдай, бұл Кіші де Үлкен секілді Идея 
саналады. Херцог өз шығармашылығының қос бағытында да дауыл- 
паздың ірі аяқтары мен үлкен ақ қанаттары бірдей екенін көрсетті.

3
Енді әрекеттің кіш і формасы мен үлкен формасы өздерінің нақты 

айырмашылығын да, бүкіл ықтимал өзгерісін де бірден көрсететін 
негізгі салаларды анықтау қажет. Ең алдымен, бұл -  «орта» цгымы- 
на  сәйкес келетін физикалың-биологиялың сала. Өйткені орта, өзінің 
түпкі мағынасында, екі дене арасындағы интервалды немесе осы ин- 
тервалдан орын алатын нәрсені, алыстан бір дененің ықпалын екінші 
денеге жеткізетін сұйық затты білдіреді (мұндай жағдайда бір-бірі- 
мен түйісу арқылы жүзеге асатын өзара әсер өте кіш кентай арақа- 
шыңтыңты іске қосады). Сонымен, біз ӘСӘ' формасының шеңберінде 
боламыз. Бірақ кейін орта Қоршаушыны немесе Қамтушыны, тіпті 
дененің өзі ортаға әсер етсе де, оны қоршағанды және оған әсер ету- 
шіні білдіре бастайды: бұл -  СӘС' формасы. Біз бір мағынадан екінші 
мағынаға еш ңиындыңсыз өтеміз, бірақ олардың үйлесімі екі идея- 
ның бір-бірінен мүлде өзгеше тамырын жоя алмайды: бірі -  сұйық-



ФИГУРАЛАР НЕМЕСЕ ФОРМАЛАРДЫҢ ТҮБЕГЕИЛІ ӨЗГЕРІСІ 235

тық механикасынан туындаса, екіншісі -  биоантропологиялық сала- 
да пайда болады9.

Кеңіст ік цгымына сәйкес келетін математика саласы да айқын 
көрінетін екі ерекше концепцияны туындатады. Ж иынтыңңа жа- 
татын элементтердің айқын орны мен қызметін анықтау үшін бе- 
рілген жиынтыңтың ңұрылымынан өрбитін мұндай концепцияны 
«жаһандық» деп атаймыз (тіпті біз олардың табиғатын білмес бұрын 
да). Бұл -  өзіне терең енген фигураларға қатысты кейбір өзгерістер- 
ге ұшырауы мүмкін кеңістік-орта, яғни СӘС'. «Локалды» концеп­
ция, керісінше, сабақтас салалармен бірге «бір жапырақ» кеңістік 
қалыптастыратын өте кіш кентай элементтен туындайды; бірақ бұл 
элементтер мен бөліктер жанама векторлардың көмегімен байланыс 
желісін анықтамайынша бір-біріне байланыспайды (ӘСӘ'). Бұл екі 
концепция бір-біріне бүтін мен бөлік ретінде емес, өзара қарым-қаты- 
нас орнатудың екі тәсілі ретінде қайш ы келеді10. Бұл жерде біз таби- 
ғатынан әртүрлі және ортақ шектері жоқ екі кеңістік туралы айтып 
отырмыз. Бірінш ісінің шегі -  бос кеңістік, ал екінш ісінің шегі -  іс 
жүзінде бір-бірімен өз ыңғайына қарай тіркесе беретін бөліктерден 
құралған байланыссыз кеңістік. Дегенмен бір кеңістіктен екіншісіне 
өтетін жайттар да бар; жоғарыда аталған екі шек «кез келген кеңіс- 
тік» ұғымында өзара бірігеді. Алайда бұл кеңістіктердің түп-тамыры 
мен концепциясы әртүрлі. Егер вестернге таза геометриялық тұрғы- 
дан қарасақ, біз талдаған оның екі аспектісі кеңістіктің осы екі фор- 
масына сәйкес келер еді.

Енді пейзаж цгымы сәйкес келетін эстетикалық саланы қарасты- 
рамыз. Қытай және жапон бейнелеу өнерінің негізгі екі қағидасы 
бар: бір жағынан, зат атаулыны Тұтастықта өткізетін, оларды әлде- 
бір бүтінде біріктіріп, үлкен шеңбердің немесе органикалық спираль- 
дың қозғалысына сәйкес түрлендіретін өмір тынысы және ілкі бос- 
тық; екінш і жағынан, орта бостық, сонымен қатар сұлба, буындасу, 
буын, қатпар немесе бір болмыстан екіншісіне апарып, ғалам сызы- 
ғымен оларды тірш іліктің ең биік шыңына жеткізетін сынық сызық. 
Бір ситуацияда диастола мен систоланың бірігуі өте маңызды бола- 
ды, ал екінш і ситуацияда дербес оқиғаларға бөлу шешуші рөл атқа- 
рады. Бір жағдайда, заттардың бар болуы олардың «пайда болуында» 
білінсе, екінш і жағдайда, заттардың бар болуының өзі «жойылудың» 
ішінде болып, ең биік шыңы бұлт арасына сіңіп кеткен, ал іргета- 
сы бұлт артына жасырынған айдаһарды немесе мүлде көрінбейтін

9 Georges Canguilhem, La connaissance de la vie, «Le vivant et son milieu», Hachette.

10 Бұл екі концепция туралы, қараңыз: Albert Lautman, Essai surles notions de structure et d'existence 
enmathematiques, I, Hermann, ch. 1 et II. лотман оларды Платонның екі идеясына сәйкестендіреді.



236 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

мұнараны еске түсіреді11. Бұл екі қағиданың бір-бірінен ажырағысыз 
екені және біріншісінің үстемдік ететіні айдан анық: «Тыныс емес -  
бет әлпет үзілмелі болуға лайық, рух емес -  формалар үзілісті болу- 
ға лайың»; «Түпкі мақсаты толық нәтижеге жету болғанымен, кез 
келген орындаушылың өнер фрагменттік таңбалардың және интер- 
валдардың құрамында болады...» Өзеннің тереңінде шортан жанап 
өтетін таспен және ол жасырынатын жағалау шөптерімен байланыс- 
тыратын әлемдік сынық сызықты тауып алмай, оның суретін қалай 
салуға болады? Сондай-ақ оны ғарыштық тыныспен жандандырмай 
қалай бейнелеуге болады, өйткені шортан оның бір кіш кентай бөлі- 
гі, ізі ғана ғой? Дегенмен бұл екі қағидада заттардың белгілері бір- 
дей болмайды, кеңістіктердің формалары да әрқилы: тыныс немесе 
спираль синсигнумдарға сәйкес келсе, ғалам сызықтарына векторлар 
(«дара сызық» және «қатпарлы сызық») сай келеді.

Эйзенштейн қытай және жапон пейзаждарына қатты еліктеді, се- 
бебі олардан кинематографтың болашақ үлгісін көре білді12. Ал жапон 
киносының өзінде бізге ең ж ақын екі ұлы кинорежиссердің әрқайсы- 
сы әрекеттің екі кеңістігінің бірін ерекше ұнатты. Мәселен, Куросава 
шығармашылығы жекпе-жектер мен шайқастардың тереңіне сіңген 
тыныспен жандандырылған. Бұл тынысты бір мезгілде шығармашы- 
лықтың синсигнумын және Куросаваның жеке қолтаңбасын көрсете- 
тін «дара сызық» бейнелейді: оңнан солға және солдан оңға екі жі- 
ңіш ке көлденең сызық кесіп өтетін экранның үстіңгі жағынан төмен 
қарай жүргізілген қалың тік сызықты көз алдымызға елестетейік. 
«Жауынгер көлеңкесі» фильмінде үнемі біресе солға, біресе оңға бұл- 
таратын хабаршының керемет құлдилауы осындай. Куросава -  жаң- 
бырды айрықш а түсірген ең ұлы кинорежиссерлердің бірі: «Жеті 
самурай» фильмінде тұзаққа түскен қарақш ылар ауылдың бір шеті- 
нен екінш і шетіне аттарымен әрлі-берлі ш оқырақтап шауып жүрген- 
де жаңбыр шелектеп құйып тұрады. Кадрға түсіру бұрышы көбіне- 
се қапталдағы қозғалыстардың толассыздығын аңғартатын жалпақ 
бейнені құрайды. Егер жапон топологиясына сүйенсек, бұл ұлғайған 
немесе тарылған үлкен кеңістік-тынысты жақсы түсінуге болады:

11 Henri Maldiney, Regard parole espace, L'Age d 'homme, p. 167 sq. Francois Cheng, Vide et plein, 
le langage pictural chinois, Ed. du Seuil (бұл кітаптан біз қытай суретшілеріне тән екі дәйексөз 
аламыз, p.53).

12 Әсіресе қараңыз: La non-indifferente Nature, II, p. 71-107. Дегенмен Эйзенштейн алуан түрлі 
кеңістіктен гөрі, өзі панорамалы кадрлармен салыстыратын бүктеме қағаз түріндегі картиналарға 
қызықты. Бірақ ол алғашқы «сурет-бүктемелер» сызықтық кеңістікті құрайтынын және әлдебір 
тыныспен жанданған жазық беттердің реңкті құрылымы бағытында дамитынын атап көрсетті. 
Бүктеме қағазға суреттің беті емес, бір бүтінді қалыптастыратындай тәсілмен бейненің өзі сурет 
бетіне бүктелетін форма да бар. Демек, мұнда біз екі кеңістікті табамыз. Ал Эйзенштейн киноны 
екі форманың синтезі ретінде сипаттайды.



ФИГУРАЛАР НЕМЕСЕ ФОРМАЛАРДЫҢ ТҮБЕГЕИЛІ ӨЗГЕРІСІ 237

мекенжайын, үйдің нөмірін, көше атауын, махалланы, қаланы атап 
көрсету үшін жеке тұлғадан емес, керісінше, өңірден, қаладан бастай- 
ды, содан соң тұрғын ауданды, сосын махалланы, соңында бейтаныс- 
ты іздейді13. Бейтаныстан бастап, оны анықтауға қабілетті деректерге 
өтпейді, барлық қолда бар деректерден бастайды, арасында бейтаныс 
тұрған жерлерді анықтап белгілеу үшін сол деректер бойынша жыл- 
жып отырады. Біздіңше, бұл өте таза СӘ формуласы тәрізді: әрекет 
етер алдында және әрекет ету үшін бүкіл мәліметпен танысып шығу 
қажет. Куросава үшін кино түсіру кезінде ең қиыны -  «кейіпкер әре- 
кетті бастар алдындағы сәт: оның концепциясын қалыптастыру үшін 
маған бірнеше ай ойлану қаж ет»14. Алайда бұл кейіпкердің өзі үшін 
маңызды болғандықтан да қиын: мәліметтің бәрі, ең алдымен, оған 
қажет. Сондықтан да Куросаваның фильмдері көбінесе өте айқын екі 
бөліктен құралады, біріншісі, ұзақ экспозициядан тұрса, екіншісін- 
де, кейіпкерлер ңарңынды да оқыс әрекетке кіріседі («Бұралқы ит», 
«Жұмақ пен тозақ»). Сол себепті, Куросаваның кеңістігі кейіпкер 
бүкіл мәліметті көз алдында ұстап, әрекетке көшу үшін олардан көз 
жазбайтын шектелген театрлық кеңістік те бола алады («Оццагар» )15. 
Сондықтан, ақырында, кеңістік кеңейіп, байлар әлемі мен кедейлер 
әлемін, биік пен аласаны, жұмақ пен тозақты бір-біріне жалғайтын 
үлкен шеңбер құрайды; қоғамның түпкі қабатын зерттеу, сонымен 
қатар кейіпкер тұратын және қозғалатын диаметр кесіп өтетін үл- 
кен форманың шеңберін салу үшін, ең биік шыңдарды көрсету қажет 
(«Ж ұмақ пен тозақ»).

Дегенмен, егер Куросаваның сіңірген басқа еңбегі болмаса, ол үл- 
кен форманы дамытқан әйгілі кинорежиссер ғана болып, оны класси- 
каға айналған батыстық өлшем бойынша түсіне алар едік. Қоғамның 
түпкі қабатына жүргізген оның зерттеуі ңылмыстың немесе «мизе- 
рабилистік» фильмдерге сәйкес келер еді; байлар әлемі мен кедейлер 
әлемінің үлкен шеңбері бірден ғаламның болмысы және монтаждың 
негізі ретінде Гриффит міндеттей білген либералды гуманистік кон- 
цепцияға сүйенер еді (шындығында, Гриффиттің бұл көзқарасы Ку- 
росаваға да тән: бай да, кедей де бар, олар бір-бірімен түсінісіп, өзара 
мәмілеге келуі қаж ет...) Қысқасы, әрекеттен бұрынғы экспозиция

13 Akira Mizubayashi, «Autour du bain », Critique, n° 418, janvier 1983, p. 5.

14 Kurosawa, «Entretien avec Shimizu», Ёtudes cinematographiques Kurosawa, p. 7.

15 Luigi Martelli, ib., p. 112: «Барлық оқиғалар бас кейіпкердің көз алдында жүзеге асады (...) 
[Куросава] бейнені жалпайтуға көмектесетін және кадрлардың терең құрылымынсыз, көлденең 
қозғалыстардың әсерін тудыра алатын кадрларды түсіру бұрыштарына басымдық беруге 
тырысты. Бұл техникалық әдістер сыни пайымды, оқиғаны қарап, бақылап отырған кейіпкердің 
пайымын білдіруге тырысқанда ғана басты рөл атқарады. Кейіпкер пайымына сәйкес, біз өз 
пікірімізді анықтаймыз».



238 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

СӘ, яғни «ситуациядан әрекетке» формуласына өте жақсы сай келе- 
ді. Бірақ бұл үлкен форманың аясында көптеген аспектілер жапон 
дәстүрімен, сондай-ақ Куросаваның даналығымен де байланыстыру- 
ға болатын айрықш а бірегейлікті көрсетеді. Ең алдымен, толық баян- 
далуға тиіс мәліметтер ситуация туралы қарапайым деректер емес. 
Бұл -  ситуацияда жасырынған, қамтылған және әрекет ету үшін, си­
туация талабына сай бола алу үшін, кейіпкер анықтауға тиіс мәселе 
туралы деректер. Сондықтан «жауап» -  әрекеттің ситуацияға реак- 
циясы ғана емес, сонымен қатар одан да тереңірек мағынада, ситуа­
ция анықтай алмаған мәселенің шешіміне немесе сұраққа жауап. Егер 
Куросава мен Достоевский арасында қандай да бір ұңсастың болса, ол 
мынада: Достоевскийде ситуация соншалықты төтенше болғанымен, 
кейіпкер оны әдейі елең қылмайды да, ең алдымен, кезек күттірмей- 
тін өзге мәселені табуға тырысады. Куросава орыс әдебиетіндегі осы 
ерекш елікті ұнатады, Ресей мен Ж апония арасында ол орнататын 
байланыс -  осы. Ситуациядан оның құрамындағы сұрақты бөліп алу, 
сондай-ақ құпия мәселе туралы мәліметті анықтау қажет, өйткені 
солар ғана қойылған сұраққа жауап беруге мүмкіндік туғызады, мә- 
ліметсіз құр әрекеттің өзі жауап бола алмас еді. Демек, Куросаваны 
да өзінше метафизик және үлкен форманы кеңейтуді ойлап тапқан 
адам деуге болады: ол сұраққа барар бағытта ситуацияны еңсеріп, мә- 
ліметтерді ситуация туралы емес, енді сұрақ туралы дерек деңгейіне 
көтереді. Сұрақтың өзі кейде бос гуманизм өнімі, жаңылыстыратын 
буржуазиялық болуы ықтимал екені аса маңызды емес. «Кез келген 
сұрақты» анықтау формасы оның мазмұны ғана емес, царцыны ма- 
ңыздырақ, оның затынан гөрі онда болатын мәлімет, қайткенде де 
одан Сфинкс немесе Мыстан мәселесін жасайтын деректер маңызды.

Түсінбеген адам, ситуация туралы мәліметтің бәрін білемін деп ой­
лап, әрекет етуге асыққан және сол мәліметті қанағат тұтқан адам ит 
өліммен өледі: «Өрмекші қамалы»  фильмінде кеңістік-тыныс Макбет 
түсіп қалатын өрмекші торына айналады, өйткені ол құпиясын тек 
мыстан кемпір ғана білетін сұрақты түсінбеді. Екінші ситуация: әл- 
дебір кейіпкер белгілі ситуация туралы деректерді толық білемін деп 
ойлайды, тіпті олардан барлық ықтимал салдарды шығарып алуға бел 
буады, бірақ жасырын мәселенің де бар екенін байқайды да, шешімін 
өзгертеді. Сол секілді «Қ ы зы л сақал»  фильміндегі көмекші де сыр­
цат адамдардың ахуалын және есалаңдық туралы деректерді ғылыми 
тұрғыдан түсінеді; авторитар, ескіш іл және ғылымнан алыс ж атқан 
әдістерге жүгінетін қожайынын тастап кетуге бел буады. Алайда ол 
есінен адасқан әйелді кездестіреді және оның жасаған шағымы- 
нан жалпы жынды атаулыға тән нәрсені, атап айтқанда, кез келген 
объективті немесе объективті ситуация аясынан асып түсер жанға



ФИГУРАЛАР НЕМЕСЕ ФОРМАЛАРДЫҢ ТҮБЕГЕИЛІ ӨЗГЕРІСІ 239

бататын және ақылға сыймайтын мәселе жаңғырығын байқайды. Ол 
кенеттен қожайынының сұрақты «түсінетінін» және оның әдісте- 
рі бұл мәселенің терең тұңғиығын зерттеуге көмектесетінін аңғара- 
ды: демек, көмекші Қызыл сақалмен бірге қалады (қалай болғанда 
да, Куросава кеңістігінде қаш уға мүмкіндік жоқ). Бұл жерде ерекше 
айқын бола түсетіні -  сұрақ туралы деректердің өзі субъектілердің 
қиялы  және елесін, идеялары мен көріністерін, серпіндері мен әре- 
кеттерін қамтиды, ал ситуация туралы мәліметтер тек себеп пен сал- 
дарды ғана сақтайды, олармен сұраққа да, ж ауапқа да тірек болатын 
үлкен тынысты жою арқылы ғана күресуге болады. Ш ындығында, 
егер сұрақ сақталмаса, ол көрініс табатын сұмдық, қисынсыз және 
ұшқары бейнелердің өзінде де оған құрмет көрсетілмесе, жауап бол- 
майды. Осыдан келіп Куросава фильмдеріндегі галлю цинациялық 
елестер шығады, олар -  субъективті бейнелер ғана емес, қайта олар- 
ды әлемге және оның ең терең тұңғиығына жататын трансцендентті 
сұрақтың деректерін айқындаушы ой фигуралары деген жөн шығар 
(« Н ақұры с»). Куросава фильмдеріндегі эпикалық және интимдік 
көріністердің, қарбалас пен дамыл тапқан шақтардың, (бақылаушы 
план) тревеллинг пен ірі планның, реалистік және ирреалистік план- 
секанстардың ғана емес, сондай-ақ ситуациядан бір елі қалмайтын 
мәселенің сәйкессіз деректеріне нақты ситуациядан өту тәсілінде де 
көрініс табады16.

Үшінші ситуацияны ңарастырайың: кейіпкер барлық деректі бо- 
йына сіңіруі қажет. Бірақ бұл «сіңіру-тыныс» ситуацияға емес, мә- 
селеге сүйенетіндіктен, ол Actors Studio-ның мұндай құбылысынан 
мүлдем өзгеше. Дүмпу әрекеті ғана болатын жауапты дайындау үшін 
ситуацияны сіңірудің орнына, ойластырылған жауап ретіндегі әре- 
кетті іске асыру мақсатында сұрақты жете түсінуі қажет. Осылайша 
әсерлену белгісі еш теңдесі жоқ дамуға ұласады. «Жауынгер көлең- 
кесі» фильмінде қожайынға сыңарындай ұқсас адам айналасындағы- 
ның бәрін бойына сіңіруге тиіс, оның өзі қожайынның ізтаңбасына 
айналуы және түрлі ситуацияларды (әйелдерге, кіш кентай балаға 
және әсіресе атқа байланысты) бастан өткеруі қажет. Батыс режис- 
серлері де дәл осы тақырыпты негізге алды деп айтуға болар еді. Бі- 
рақ бұл жолы қожайынға ұқсас адам өзінің «жел тәрізді жылдам, 
орман секілді тұйық, от секілді қауіпті, тау сияқты мызғымас» қожа- 
йынына ғана таныс мәселеге қатысты мәліметті бойына сіңіруге тиіс. 
Бұл -  қожайынның сипаттамасы емес, жауабын өзі ғана біліп, өзімен

16 Мишель Эстев (ib., 52-53 бет) және Ален Журда (Cinematographe, n° 67, mai 1981) «Нақұрыс» 
фильміндегі осыған байланысты маңызды көріністерді талдаған: елестер жауған қарда, коньки 
тебушілер карнавалында, көздер мен мұздарда ситуация реализмімен кезектеспейді, оның 
өзінен туындайды.



240 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

бірге алып кететін жұмбақ. Бұл енді қожайынға еліктеуді жеңілдет- 
пейді, бірақ оны асқақ адам санатына жатқызып, ғарыштық ауқым 
деңгейіне жеткізеді. Біз мұнда ж аңа ш екке кеп тірелетін секілдіміз: 
бүкіл деректі бойына сіңіретін адам қожайынға, Әлемге қызмет ете- 
тін оның сыңары, көлеңкесі ғана болады. «Дерсу У зала» фильмінің 
бас кейіпкері, ормандағы із табудың шебері, көруі нашарлағанда, 
орманның адамдарға қоятын асқақ сұрағын түсіне алмайтын халге 
жеткенде, өзі көлеңкеге айналады. Оған қолайлы «ситуация» жасал- 
ғанымен, Дерсу қаза табады. «Жеті самурай» фильмінің кейіпкер- 
леріне келсек, олардың ұзақ уақыт бойы ситуацияны анықтап, ауыл 
туралы ғана емес, ондағы тұрғындар туралы психологиялық дерек- 
терді біле алмауының себебі -  барлық ситуациялардан біртіндеп қана 
бөліп алуға болатын өте маңызды сұрақтың бар екені. Бұл -  «ауылды 
қорғауға бола ма?» деген сұрақ емес, «самурай дегеніміз -  осы бір та- 
рихи сәтте, тап бүгін кім?» деген сұрақ. Ақырында, сұраққа ж еткен­
де онымен бірге келетін жауап мынадай: «Самурайлар көлеңкелерге 
айналды, оларға енді қожайындар арасында да, кедейлер арасында да 
орын жоқ (нағыз жеңімпаздар шаруалар болды)».

Бірақ осы өлген адамдарда толық жауапты алдын ала болжауға 
мүмкіндік беретіндей бейбіт әлдене бар. Төртінші ситуация көптеген 
сұрақ-жауапты қайта тұжырымдауға септігін тигізеді. Куросаваның 
үздік фильмдерінің бірі -  «Тіршілігінде» мынадай сұрақ қойылады: 
«Егер санаулы ай ғана өмірі қалғанын білетін адам болсаңыз, не істер 
едіңіз?» Бірақ сауал дұрыс қойылған ба? Бәрі деректерге байланыс- 
ты. Оны «дүние рақатын түйсіну үшін не істеу керек?» деп түсінген 
жөн бе? Есі ш ы ққан ебедейсіз кейіпкер сауық орындарында жүре- 
ді. Алайда бұл -  сұрақ қоюға қаж ет шынайы деректер ме? Бұл оны 
жауып-жасыратын толқу емес пе? Әлдебір жас қызға ынтызар болған 
кейіпкер, одан бұл сұрақты кеш іккен махаббат деп атауға болмайты- 
нын біледі. Қыз өз өмірінен мысал келтіріп, механикалық кіш кентай 
үй қояндарын жасаумен айналысатынын, олардың бейтаныс бала- 
лардың қолына түсіп, бүкіл қаланы аралайтыны үшін өзін бақытты 
сезінетінін баяндайды. Кейіпкер «не істеу керек?» деген сұрақтың 
мәліметі пайдалы істі жүзеге асыруда екенін түсіне бастайды. Нә- 
тижесінде қоғамдық саябақ жобасын қайтадан қолға алған ол, өлім 
алдында жолында кездескен барлық кедергіні жеңеді. Мұнда да Ку- 
росаваның бізге гуманистік, бірақ қарабайыр нәрсені меңзегенін бай- 
қауға болады. Бірақ фильм ол жөнінде емес, сұрақтың төркіні тура­
лы мәліметтерді табанды түрде іздеу, түрлі ситуациялар арқылы өту 
және ізденіс нәтижесінде сұраққа жауап табу туралы ғой. Ж алғыз 
жауап -  мәліметті қайта жинап, сол арқылы әлемді қайта жанданды- 
ру, мүмкіндігінше, қанш алықты аз болса да, бір нәрсені қозғалысқа



ФИГУРАЛАР НЕМЕСЕ ФОРМАЛАРДЫҢ ТҮБЕГЕИЛІ ӨЗГЕРІСІ 241

енгізіп, осы ж аңа және жаңартылған мәліметтер негізінде сирек қа- 
талдық танытатын, қуанышы мол, Табиғатқа және өмірге жақындау 
сұрақтардың пайда болып, таралуы. Лашығын жөндеп бергенін және 
келешек саяхатш ылар ауқаттанып, жолын әрі қарай жалғастыру 
үшін онда аздап тамақ қалдырғанын қалаған кезде Дерсу Узала дәл 
осылай істеді. Міне, сонда көлеңкеге айналуға және өлуге болады: 
сонда біз тыныстан кеңістікке ораламыз, кеңістік-тынысқа қайта қо- 
сыламыз, «дүниеге қайта келсем, саябақ боп туғанды қалар едім» деп 
Анри Миллер айтпақшы, саябаққа немесе орманға немесе механика- 
лық үй қоянына айналамыз.

Куросава мен Мизогушиді шендестіру Корней мен Расинді қатар 
қою тәрізді ұдайы (рас, кері хронологиялық тәртіппен) кездеседі. Ку- 
росаваның өңкей ерлерден құралған кейіпкерлер әлемі Мизогушидің 
әйелдер дүниесіне қарсы қойылады. Куросава шығармашылығының 
үлкен формаға жататыны секілді, Мизогуши өнері кіш і формаға 
жатады. Біртұтас сызықты емес, «Жаңбырлы маусым жазбалары» 
фильміндегі бүкіл бейнені түгел қамтитын көл бетінде пайда болатын 
судың шымырлауы тәрізді сының сызықты Мизогушидің қолтаңба- 
сы деуге болады. Екі режиссер де екі форманың өзара алмасып түр- 
ленуіне септігін тигізетін бірін-бір толыңтырушылыңты ғана емес, 
олардың айқын айырмашылығын да дәлелдейді. Бірақ Куросава өз 
техникасы мен метафизикасының көмегімен, үлкен форманы дәл ор- 
нында ауысу секілді көрінетін кеңеюге жетелегені тәрізді, Мизогуши 
кіш і форманы оны негізімен қоса өзгертетін ұзаруға және созылуға 
душар етеді. Мизогушидің екінш і қағидадан, яғни тыныстан емес, 
қаңқадан, келесі бөлікпен байланысуға тиіс кеңістіктің кіш кене бө- 
лігінен бастауы, бірнеше көзқарас тұрғысынан түсінікті жайт. Бәрі 
«тұңғиық тереңнен» шығады, яғни әйелдерге арналған кеңістік бө- 
лігінен, ұстыны ж іңіш ке, шымылдығы ж ұқа «үйдің ең түкпірінен» 
туындайды. «Чикаматсу хикаясында»  кейіпкер әйелінің бөлмесін- 
дегі геометриялық ойын әрекетке, яғни жұбайының қашуына себеп 
болады. Әлбетте, үйдің ішінде ысырылмалы және сырғымалы аралық 
қалқалардың көмегімен байланыстың тұтас бір жүйесі жұмыс істей- 
ді. Дегенмен кеңістіктің бір бөлігінің екіншісімен үндесу мәселесі, ең 
алдымен, үй мен көшенің өзара байланысынан туындайды; жалпы 
алғанда, кейіпкер кадрдан ш ыққанда немесе камера кейіпкерден бұ- 
рылып кеткен кезде, бір-бірімен жалғанатын бос орындар жиынты- 
ғы іске араласады. План шектелген аймақты, мысалы, «Жаңбырдан 
кейінгі бұлдыр ай хикаялары»  фильміндегі тұман басқан көлдің көз- 
ге көрінетін бөлігін анықтайды; немесе таулы қырат көкж иекке тос- 
қауыл болады да, бір планнан екіншісіне өткен пейзаж бір бояудан 
екіншісіне ауысуды біртіндеп жойып, толассыздыңңа қарсы тұратын



242 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

шектестікті бекітеді. Үздіксіз бөлінуді меңзеп отырсақ та, бөлшектен- 
ген кеңістік жайын қозғаудың қаж еті жоқ. Әр көрініс және әр план 
кейіпкерді немесе оқиғаны өз дербестігінің, ңарңынды қатысуының 
шарықтау шыңына апаруға тиіс. Бұл ңарңынды ұстап тұрған жөн 
және әдетте өзіне тән 0 дәрежесіне құлдырағанша созу керек. Сосын 
оны басқа ешқандай ңарңындылыңпен, мәселен, «жойылумен», яғни 
бар болудың имманенттік тәсілімен шатастырмау қажет (мұның Озу- 
да кездесетіндерден мүлде өзгеше екеніне кейінірек көзіміз жетеді)17. 
Әйтсе де кеңістік бөлшектенеді, оның құралу процесі біз анықтама 
берген бөліктердің бірігуімен жүзеге асады: кеңістік көзге көрініп 
емес, қозғалыс арқылы қалыптасады, қозғалыс бірлігі -  кеңістік ала- 
ңы немесе бөлігі. Куросавада бүйір ж ақ қозғалыстың маңыздылығы 
екі бағытта да кездесіп, өзі диаметрі ғана болатын азды-көпті үлкен 
шеңбердің шектеріне байланысты болса, Мизогушиде бүйір ж ақ қоз- 
ғалыс ұшы-қиыры жоқ шексіз, бірақ анықталған бағытта кеңістікті 
бағамдамай бірден қалыптастырады. Айқындалған бағыт еш уақытта 
бағыттардың бірлігін білдірмейді, өйткені кеңістіктің әр бөлігі өзіне 
тән вектормен бірігетіндіктен қозғалыс бағыты сол бөліктермен бірге 
өзгеріп отырады (бағыттардың мұндай өзгерісі «Жаңа Хейке монога- 
тары» фильмінде өзінің шарықтау шегіне жетеді). Бұл -  жай ғана 
орын ауыстыру емес, жүйелі кеңістіктің парадоксы, яғни кеңістік- 
тің айнымалы шамаларының қызметі формасында көрініс тауып, 
уақыт толығымен бекітілетін кеңістік: «Жаңбырдан кейінгі бұлдыр 
ай хикаялары»  фильмінде перімен суға шомылатын кейіпкерді кө- 
реміз, содан соң егіс алқаптарында жылғаларды ағызатын көл-көсір 
молшылықты, сосын егін даласы мен кең жазираны, соңында ерлі- 
зайыпты жұп «бірнеше ай өткен соң» кеш кі ас іш іп отырған бақшаны 
көреміз18.

Біртіндеп монтаждық қосылулар шеңберінен шығып кететін соң- 
ғы мәселе -  кеңістік бөліктерін жалпы байланыстыру. Бұл нәтижеге 
қол жеткізуге төрт әдіс септігін тигізеді, мұнда олар тағы да метафи- 
зиканы және техниканы анықтайды: кинокамераның біршама биік 
орналасуы «болашаққа терең сүңгу» әсерін тудырып, оқиға көрінісі- 
нің шектеулі аймақта жүзеге асуын қамтамасыз етеді; үзіктерді жа- 
батын сырғу әсерін туындатушы шектес пландар үшін кино түсіру 
бұрышын өзгертпей сақтау; орташа планнан асып кетуге тыйым са- 
латын, көріністі бейтарап қалдырмай, керісінше, кеңістіктің шетіне 
дейін ңарңындылыңты демеп, созып, камераның айналма қозғалыс

17 Оны қарқындылық пен бос кеңістікке дейін созу туралы Мизогушиден қараңыз: Helene 
Bokanowski, «L'espace de Mizoguchi», Cinematographe, n° 41, novembre 1978.

18 Бұл көріністі Годардың талдауынан қараңыз: Jean-Luc Godard, Belfond, p. 113-114.



ФИГУРАЛАР НЕМЕСЕ ФОРМАЛАРДЫҢ ТҮБЕГЕИЛІ ӨЗГЕРІСІ 243

жасауына мүмкіндік беретін араңашыңтың қағидасы (мысалы, «Кеш 
гулдеген бақытгулдер туралы хикая»  фильміндегі әйелдің арпалы- 
сы); ақыр соңында, (бұл -  ерекше атап өтетін жайт), Мизогушиде 
ерекше маңызға ие болған план-секансты Ноэл Берч талдаған, әртүр- 
лі бағыттағы векторлармен ұштасатын кеңістіктің жүйелі бөліктері 
жүзеге асатын шынайы «план-бума» (Берчтің айтуынша, ең тамаша 
лайықты мысалдарды «Гиондық апалы -сіңлілілер» және «Кеш гул- 
деген бақытгулдер туралы хикая»  фильмдерінен табуға болады)19. 
Мизогушиде кинокамераның тосын қозғалыстары деп аталған нәрсе, 
біздің ойымызша, ең маңызды: план-секанс түрлі тарапқа бағыттал- 
ған векторлардың параллелизмін қамтамасыз етеді де, кеңістіктің 
әртекті бөліктері арасындағы байланысты қалыптастырады, осылай 
ңалыптасңан кеңістікке аса айрықш а біртектілікті береді. Осы бір 
ұшы-қиыры жоқ шексіз ұзартуда немесе созылуда біз кіш і форма ке- 
ңістігінің бастапқы табиғатына кездесеміз: әлбетте, ол үлкен форма- 
ның кеңістігінен кіш і емес. Ол өзінде жүзеге асатын процесс бойын- 
ша «кіші» болады: оның ұшы-қиыры жоқ шексіздігі оны құрайтын 
бөліктер арасындағы байланыстан, әртүрлі векторларды қатар қою- 
дан (векторлар өз ерекшеліктерін сақтайды), сондай-ақ біртіндеп 
қана қалыптасатын біртектіліктен туындайды. Мизогушидің өмірі- 
нің соңына таман туындаған кең экранды киноға ңызығушылыңтың, 
сонымен қатар кеңістік туралы концепциясына байланысты ж аңа 
ресурстарды кең экранды кинодан алуға болатынын сезінуінің де се- 
бебі -  осындай. Бұл концепцияны «қатпарлы» немесе сының сызық 
концепциясы деп атауға болады. Ал қатпарлы немесе сынық сызық 
дегеніміз -  әлемдік бір немесе бірнеше сызықтың  белгісі не болма- 
са кеңістіктің осы аспектісінің бастапқы табиғаты. Мизогуши ғалам 
сызықтарына, ғалам талш ықтарына қол жеткізіп, оның бәрін өзінің 
барлық фильмдерінде үнемі бейнеледі: осылайша ол кіш і формаға 
теңдесі жоқ маңызды ауқым берді.

Бұл -  бөліктерді бүтінге біріктіретін емес, керісінше, әртекті- 
лердің ерекшеліктерін сақтай отырып, әртектілерді бір-бірімен 
байланыстыратын немесе ұштастыратын сызық. Ғалам сызығы үй- 
дің түкпіріндегі бөлмелерді көшемен, көшені көлмен, таумен, ор- 
манмен жалғастырады. Ол ер мен әйелді, сосын екеуін ғарышпен

19 Ноэл Берч (Pourun observateurlointain, Cahiers du cinema-Gallimard, p. 223-250) осы аспектілердің 
бәрін талдап, «план-бума» оларға қалай енетінін көрсетті. Берч план-секанстың бұл түріне 
тән ерекшелікті баса айтты. Іс жүзінде, түрлі режиссерлерде план-секанстардың алуан түрі 
кездеседі. талдау үшін Мизогуши фильмдерін мұқият таңдап алған Берч соғыстан кейін, 1948 
жылдары бұл режиссердің шығармашылығы сарқылып, «классикалық кодқа» және «уайлер 
сарынындағы план-секансқа» бұрыла бастаған деген пікір айтады (p. 249). Дегенмен, біздіңше, 
Мизогушидің план-секанстары ғалам сызықтарын сызумен ерекшеленетін өзгеше қызметін 
тоқтатпады: оның аса айқын емес іздерін кейбір америкалық неовестерннен таба аламыз.



244 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

үндестіреді. Ол тілектерді, бейнеттерді, адасуларды, сынақтарды, 
жеңістерді, тыныштықты өзара байланыстырады. Ол ңарңынды сәт- 
терді өздері өтетін нүктелер түрінде бейнелеп, өзара сабақтастырады. 
Ол тірілер мен өлілерді байланыстырады: «Яң Гуйфей ханшайым» 
фильміндегі өлтірілген ханшайым мен кәрі императорды байланыс- 
тыратын визуалды және дыбысты ғалам сызығы дәл сондай. «Ж аң- 
бырдан кейінгі бұлдыр ай хикаялары » фильміндегі құмырашының 
ғалам сызығы да тап осындай, ол еліктіріп әкететін перизат арқылы 
өтеді және кейіпкер қайтыс болған әйелін көреді, оның «жоқтығы» 
бар болудың таза ңарңындылығы еді: кейіпкер үй бөлмелерінің бәрін 
тексереді, үйден шығып, елеске орнығып үлгерген отауға қайта ора- 
лады. Қай-қайсысымыздың да табуға тиіс ғалам сызығы бар, бірақ біз 
оны сызу, яғни қатпарлы сызығын сызу арқылы ғана анықтаймыз. 
Ғалам сызықтарына, бір жағынан, план-секанс пен тревеллингтің 
көмегімен өзінің шарықтау шегіне жететін физика, екінш і жағынан, 
Мизогушидің тақырыптары қалыптастыратын метафизика тән. Дәл 
осы жерде алдымыздан ең үлкен кедергі шығады: біз метафизиканың 
әлеуметтанумен ңаңтығысңа түсетін тұсына тап боламыз. Бұл -  тео- 
риялық қақтығыс емес: ол түпкі бөлмелер «алдыңғы иерархияға» 
бағынатын жапон үйінде, бөліктер арасындағы байланыс иерархия- 
лық жүйе талаптарына сәйкес анықталатын жапон кеңістігінде жү- 
зеге асады. Бұл жердегі Мизогушидің әлеуметтік идеясы қарапайым 
әрі өте күшті: ол үшін әйелдер арқылы өтпейтін немесе тіпті олардан 
туындамайтын ғалам сызығы жоқ, дегенмен әлеуметтік жүйе әйел- 
дерді қысым көруші халге душар етеді, көбінесе жасырын немесе ай- 
қын жезөкш елік күйге ұшыратады. Ғалам сызығы әйелдерге тиесілі, 
бірақ әйелдердің әлеуметтік жағдайы жезөкш елікке келіп тіреледі. 
Бұл сызықтардың өзіне де қауіп төнген: олар өздеріне қалай шыдай- 
ды, қалай ұзаққа созылады немесе қалай анықталады? «Кеш гүлдеген 
бақытгүлдер туралы хикая»  фильмінде әйел еркекті ғалам сызығы 
бойынша еліктіреді және бейшара актерді ұлы шеберге айналдыра- 
ды; бірақ жетістіктің өзі сызықты үзетінін, тағдырына жалғыз өлу 
жазылғанын ол біледі. «Чикаматсу хикаясында»  ерлі-зайыптылар 
өздерінің махаббатын сезінбейді, оларға қашып жан сақтау қажетті- 
гі туындаған кезде ғана сезім бар екенін аңғарады, енді олардың ға- 
лам сызықтары тек қашу сызығына ғана айналып, сәтсіздіктен құ- 
тыла алмайды. Біздің әлдебір сызықтың пайда болуына қатысып, әр 
сәтте бұл сызықтың кенеттен үзілуі туралы ой мазалағандықтан да, 
бұл бейнелер күш ті болады. «Ж еңіл жүрісті әйел О Х аруд ің  өмірі» 
фильміндегі жағдай мүлде қайғылы: ананы балаға апаратын ғалам 
сызығы бақытсыз бейбақты бірнеше рет өзі дүниеге әкелген жас хан- 
зададан алысқа алып кететін қарауылдар біржолата тұйықтаған. Ми-



ФИГУРАЛАР НЕМЕСЕ ФОРМАЛАРДЫҢ ТҮБЕГЕИЛІ ӨЗГЕРІСІ 245

зогушидің «гейша» туралы фильмдерінде ғалам сызықтарын үздік- 
сіз еске салады, мұндай сызықтардың тірш ілік ету тәсілі саналатын 
жойылуда емес, не әйел-кейіпкерді ежелгі үмітсіздік халінде өмір 
сүруге душар ететін, не соңғы пана ретінде заманауи жезөкшелердің 
төзімділігін беретін қайнар көзге қойылған тосқауылда болады. Осы- 
лайш а Мизогуши әрекет-бейненің ақырғы шегіне жетеді: бұл ауырт- 
палы ққа толы әлем -  ғалам сызықтары атаулыны түгел талқандап, 
нақты дүниені бағытынан адастырып, байланысын үзіп тастаған кез- 
де жүзеге асады. Рас, Куросава, өз тарапынан, әрекет-бейненің өзге 
аспектісінің соңғы шегіне жақындады: әлемдегі ауыртпалықтың кө- 
бейгені сонша -  үлкен шеңбер күйреп, енді ж ан-ж аққа бейберекет 
шашылған нақты дүние анықталады («Додескаден» өзінің кедей ау- 
данымен және бұл ауданды кесіп өтетін, өзін трамвай деп есептейтін 
нақұрыстың бүйірлік қозғалысы ғана жалғыз бірлік ретінде бейне- 
ленген ).



12-тарау
Қозғалыс-бейненщ дағдарысы

1
Пирс Бірінш ілік және Екінш ілік деп атаған сезім мен әрекеттің 

аражігін ажыратқан соң, бейненің үшінші түрін қосты: «менталды» 
немесе Үшіншілік. Үшінш ілік жиынтығы дегеніміз -  бір немесе бір- 
неше термнің көмегімен екінш і термге сілтеме жасайтын терм. Осы 
үшінші инстанция мағынада, заңда немесе қатынаста пайда бола- 
ды. Мұның бәрі әрекетте қамтылғандай көрінеді, бірақ, шын мәнін- 
де, олай емес: әрекет, яғни жекпе-жек немесе күштер жұбы өздеріне 
мүмкіндік беретін заңдарға бағынады, бірақ ешқандай заң оның жү- 
зеге асуына көмектеспейді; әрекеттің қандай да бір мағынасы бола- 
ды, бірақ бұл мағына оның мақсатын қалыптастырмайды, өйткені 
мақсат пен тәсіл мағынаны қамтымайды; әрекет екі терм арасында 
қатынас орнатады, бірақ кеңістік-уақытқа байланысты бұл қатынас- 
ты (мәселен, ңарама-ңарсылың) логикалық қатынаспен шатастыр- 
мау керек. Бір жағынан, Пирстің пікірінше, үш інш ілік шеңберінен 
тыс ештеңе жоқ: оның сыртындағының бәрі 1, 2, 3 арасындағы үй- 
лесімдерге шоғырланады. Екінші жағынан, «қарапайым үштің өзі» 
саналатын үш інш ілікті екінш ілікке қиыстыру мүмкін емес: мәселен, 
А Б-ны С-ға «берсе» -  А-ның Б-ны қалдырып кетуінен емес (алғашқы 
жұп) және С-ның Б-ны жолай қабылдап алғанын білдірмейді (екін- 
ші жұп); сол сияқты А мен Б-ның өзара «айырбас» жасауы -  А мен 
Б-ның тиісінше а мен б-дан ажырауынан және б мен а-ны1 тиісінше 
иеленуінен емес. Сонымен, үш інш ілік әрекеттерге емес, белгілі бір

1 Қараңыз: Peirce, Ecritssurle signe, Ed. du Seuil. Пирс үшіншілікті өзінің ең басты жаңалықтарының 
бірі деп есептеді.



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕНІҢ ДАҒДАРЫСЫ 247

заңның (беру, айырбастау) таңбалық элементін міндетті түрде қам- 
титын «актілерге» сеп болады; қабылдауды емес, элементке мән-ма- 
ғына беретін интерпретацияны жандандырады; күйзелістерді емес, 
«себебі», «дегенмен», «үшін», «демек», «міне» және т.б. логикалық 
жалғаулықтардың қолданысымен бірге жүретін сезім секілді қаты- 
настардың интеллектуалды сезімдерін жігерлендіреді.

Үшінш ілік өзіне тиісті репрезентациясын осы қатынастарда табуы 
ықтимал; себебі қатынас әрқаш ан үшінші болады, ал өзіне тән терм- 
дерге міндетті түрде сыртқы болып есептеледі. Философия дәстүрі 
қатынастың екі түрін ажыратады: табиғи қатынастар және абстрак- 
тілі қатынастар; айта кететіні, маңыздылың қатынастардың бірінші 
түріне тән болса, заң немесе мағына екінш і түріне тән. Қатынастың 
бірінші түрінің көмегімен біз табиғи жолмен және еш ңиындыңсыз 
бір бейнеден екіншісіне: мысалы, портреттен модельге, содан соң 
портретті салу кезіндегі жағдайларға, содан кейін модельдің қазіргі 
тұрған орнына және т.б. өте аламыз. Демек, бейнелердің үйреншік- 
ті жүйесінің немесе сериясының қалыптасуы бар, бұл серия, қандай 
жағдайда да, шексіз болады, өйткені табиғи қатынастар өз салдарын 
айтарлықтай тез жояды. Қатынастың екінш і түрі, абстрактілі қа- 
тынас, керісінше, санада табиғи жолмен бірікпеген екі бейне салыс- 
тырылатын жағдайды білдіреді (мысалы, конустық қима екені ғана 
өзара байланыстыратын бір-бірінен мүлде өзгеше екі геометриялық 
фигура). Бұл жерде енді сериялардың емес, бүтіннің қалыптасуы жү- 
зеге асады2.

Пирс мына мәселеге баса назар аударды: егер біріншілік өздігінен 
«бірді», екінш ілік «екіні», үш інш ілік «үшті» білдірсе, екі термнің бі- 
ріншісі міндетті түрде біріншілікті өздігінен қамтып, екіншісі екін- 
ш ілікті анықтауы керек. Сонда үште біріншіліктің бір өкілі, екінші- 
ліктің  бір өкілі және үш інш іліктің бір өкілі болады. Демек, тек 1, 2, 3 
қана емес, екіде 1, 2, сондай-ақ үште 1, 2, 3 болады. Бұл жерде өзіндік 
диалектиканың ізін байқау қиын емес; бірақ диалектиканың мұндай 
қозғалыстардың жиынтығын қамтитыны күмән туғызады, қайта 
оны солардың интерпретациясы деген жөн, бірақ толық интерпрета- 
циясы деп айтуға келмейді.

Сезім-бейненің менталды (таза сана) дүниеге толы болатыны дау 
туырмайды. Әрекет-бейнені де әрекет ету мақсатында (концепция), 
тәсілдерді таңдауда (пайымдау), импликациялар жиынтығында (тұ- 
жырым) оны қатыстырды. Сондай маңызды негізбен «фигуралар»

2 Юм аражігін ажыратқан қатынастардың бұл екі түріне Пирс эксплицитті түрде сілтеме 
жасамайды. Бірақ Пирстің «интерпретант» теориясы және оның «динамикалық интерпретант» 
пен «соңғы интерпретант» ұғымдарының аражігін ашуы аталған қатынастың екі түрін жартылай 
қайта өзгертеді.



248 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

менталдыны бейнеге енгізді. Бірақ менталдыны бейне объектісіне, 
айрықша, айқын, өзіне тән фигуралары бар бейнеге айналдыру -  мүл- 
де басқа іс. Бұл -  мұндай бейне бізге біреудің ойын, тіпті таза ойды не- 
месе таза ойшылды көрсетуге тиіс деген сөз бе? Әрине, жоқ, дегенмен 
бұл бағытта талпынып көргендер болды. Өйткені, бір жағынан, бейне 
бұл жағдайда тым абстрактілі немесе күлкілі болар еді. Екінш і жағы- 
нан, сезім-бейне мен әрекет-бейне онсыз да аз ой қамтып отырған жоқ 
(мысал ретінде Любичтің бейнеге қатысты тұжырымдарын алсақ та 
ж еткілікті). Менталды бейне туралы айтқанда, біздің меңзейтініміз 
мынау: қабылдау объектілерінің қабылдау аясынан тыс өзіне тән тір- 
ш ілік ету тәсілінің болуы, бұл да -  ой аясынан тыс өзіне тән өмір сүру 
тәсілі бар объектілерді ойдан алатын бейне. Бұл -  өзіне объектретін- 
де қатынастарды, символдық актілерді, интеллектуалды сезімдерді 
алат ын бейне. Басқа бейнелерге қарағанда, оның күрделірек болуы 
ықтимал (бірақ міндетті емес). Ол оймен міндетті түрде жаңа, тікелей 
байланыс жасайды, бұл қасиеті оны басқа бейнелерден ерекшелей тү- 
седі.

Мұның бәріне киноның не қатысы бар? Годар «1, 2, 3» дегенде, 
бейнелерді бір-біріне қосуды ғана айтып тұрған жоқ, сол бейнелер- 
дің түрлерін жіктеу және осы түрлер аясында әрекет етуді де білді- 
ріп тұр. Бурлескіні мысалға алайық. Егер бурлескіні қабылдаудың 
екі басты формасын кемеліне жеткізген Чаплин мен Китонды есепке 
алмасақ, онда: 1 дегеніміз -  Лаңдон, 2 -  Лаурел мен Харди, 3 -  аға- 
йынды Маркстер дей аламыз. Іс жүзінде, Лаңдонда сезім-бейненің 
таза екені сонша, ол ешқандай материяда немесе ортада өзекті бола 
алмайды, демек, өзін «таратушыны» қалың ұйқыға жібереді. Алай- 
да Лаурел мен Хардиде басқаша: әрекет-бейне, материямен, ортамен, 
әйелдермен, өзгелермен, бір-бірімен бітіспес мәңгілік жекпе-жек; 
бірмезгілдікті уақыттағы бірізділікпен алмастыру үшін олар кеңіс- 
тіктегі қандай да бір бірмезгілдікті бұзып, жекпе-жекті ыдыратып, 
тарата алды -  бір соққыға, сосын басқа соққыға соққымен жауап бе- 
рілді, нәтижесінде жекпе-жек шексіз таралып отырды да, әбден қал- 
жырағандықтан оның салдары бәсеңдеудің орнына үстемеленіп өсе 
түсті. Әйтсе де Лаурел -  жұптағы 1-адам, оның ақылдан адасып, апат- 
қа ұрындыратын қызба өкілі, сонымен бірге материя мен орта құр- 
ған тұзақтан аман-сау құтылуға мүмкіндік беретін шабыт иесі де; ал 
Харди -  жұптағы 2-әрекет адамы, интуиция атаулыдан жұрдайлығы 
соншалықты -  ол дөрекі материяның тұтқынына айналып, өз жауап- 
кершілігіндегі әрекеттің шырмауына түседі, сонымен қатар Лаурел 
туындатып, бірақ өзі құтылып кеткен барлық апатқа тап болады. 3 -  
ағайынды Маркстер. Үш ағайындының екеуі, Харпо мен Чико көбі- 
несе бір топта, ал Гручо өз бетінше жұмыс істеп, кейде әлгі екеуімен



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕНІҢ ДАҒДАРЫСЫ 249

бірлесе әрекет ететін болып бөлінген. Үшеуден тұратын бөлінбейтін 
жиынтың ретінде қабылданатын Харпо -  1-адам, ол «аспан» аффек- 
тілерінің, сонымен бірге жаһаннамдық серпіннің де, мешкейлік- 
тің, сексуалдықтың, деструктивтіліктің де өкілі. Чико -  2-адам, ол 
әрекетті, бастаманы, ортамен жекпе-жекті, сондай-аң күш салу мен 
ңарсылың стратегиясын да өз мойнына алады. Харпо су өткізбейтін 
үлкен плащ ына түрлі заттарды, кез келген әрекет үшін қаж ет болуы 
ықтимал бөліктер мен бөлшектерді жасырады; бірақ өзі бұл заттар­
ды аффективтік немесе фетиштік мақсатта ғана қолданады, ұйым- 
дастырылған әрекетке қажетті құралдарды осы заттардан Чико ғана 
шығарып алады. 3 -  Гручо, интерпретацияның, символдық актілер 
мен абстрактілі қатынастардың адамы. Дегенмен осы үш тіктің әр- 
қайсысы өздері құрайтын үш інш ілікке тең дәрежеде қатысады. Х ар­
по мен Чико арасындағы қатынастың деңгейін мынадан байқауға бо- 
лады: Чико Харпоға сөз тастайды, ал ол соған сәйкес затты өзгеруін 
тоқтатпайтын серияның көмегімен әкелуге тиіс (мәселен, «Жануар 
крекерлер» фильмінде flash-fish-flesh-flask-flush... секілді серия бар); 
керісінше, Харпо Чикоға мимикалық қимылдар сериясында ишарат 
тілінің жұмбағын ұсынады, Чико одан сөйлем  шығару үшін жұмбақ- 
тың шешуін қалайда табуы керек. Бірақ Гручо интерпретация өнерін 
шарықтау деңгейіне жеткізеді, себебі ол -  «Бәйгедегі бір күн» филь- 
мінде Харпоның тамырын ұстап көріп: «Не мына кісі өлі, не менің 
сағатым тоқтап қалған», -  деген мағынасыз шатпағында еш қоспа- 
сыз таза сипат алатын силлогизмнің, дәйек пен тұжырымның шебе- 
рі. Ағайынды Маркстердің шын мәніндегі ұлылығы -  олар бурлеск 
жанрына менталды бейнені енгізді.

Хичкоктың да міндеті -  киноға менталды бейнені енгізу және 
оны басқа бейнелердің бәрінің соңы мен қорытындысына айналдыру 
еді. «Кісі өлтіру үшін М-ді бас!» фильмі туралы Ромер мен Шаброл: 
«Фильмнің бүкіл соңғы бөлігі -  логикалық пайымдауды жай баяндау 
ғана, бірақ соған қарамастан, ол еш жалықтырмайды», -  деп жазған 
болатын3. Бұл Хичкок фильмдерінің соңғы жағына ғана емес, бас жа- 
ғына да қатысты: мәселен, көрерменді адастыратын әйгілі флешбәк 
көрінісі бар «Сахна қорқынышы» фильмі таяудағы оқиғаны еске алу 
немесе ж ақын арадағы жайтты қабылдау тәрізді интерпретациямен 
басталады. Өйткені Хичкокта әрекет, сезім, қабылдау -  бәрі де басы- 
нан аяғына дейін интерпретация4. «Арқан» фильмі бір ғана планнан 
құралады, өйткені оның бейнелері -  пайымдаудың бір ғана тізбегі 
төңірегіндегі айла-әдістер. Мұның себебін түсіндіру оңай: Хичкок

3 Rohmer et Chabrol, Hitchcock, Ed. d 'Aujourd'hui, р.124.

4 Қараңыз: Narboni, «Visages d'Hitchcock», in Alfred Hitchcock, Cahiers du cinema.



250 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

фильмдерінде (осы ш ақта, келер ш ақта немесе өткен шақта) берілген 
әрекетті кейін өз субъектісін, сипатын, мақсатын және т.б. өзгерте- 
тін қатынастар жиынтығы түгел қамтиды. Мұнда Хичкок ұнатпай 
whodunit («мұны істеген кім?») деп атаған әрекет авторы маңызды 
емес, тіпті мұны әрекеттің өзі деп те айту қиын: әрекет пен автор қа- 
тысатын қатынастар жиынтығы маңызды. Кадрдың айрықш а мәні 
осыдан туындайды: кадрлаудың алдын ала жасалған сызбалары, 
кадрдың айқын шектері, кадрдан тыс кеңістікті жою Хичкоктың 
үнемі сурет өнеріне немесе театрға емес, кілемдерге, яғни тоқымашы- 
лы ққа сүйенуімен түсіндіріледі. Кадр қатынастар тізбегі бекітілген 
тұғыр тәрізді, ал әрекет бірде жоғары, бірде төмен қозғалатын жыл- 
жымалы негізді ғана қалыптастырады. Хичкоктың әдетте неге қысқа 
пландармен жұмыс істейтіні енді түсінікті болды (қанша план болса, 
сонша кадр), әр план қандай да бір қатынасты немесе оның өзгерген 
нұсқасын көрсетеді. Бірақ «Арқан» фильміндегі ж алғыз планның 
теориялық тұрғыдан бұл ережеге бағынбайтын еш ерекшелігі жоқ: 
екі тәсіл қолданып, кадрды әлдебір бүтінге бағындыруға тырыса- 
тын Уэллстің немесе Дрейердің план-секансына мүлде ұқсамайтын 
Хичкоктың жалғыз планы шексіз ұзын кілем тоқығандай кадрдың 
енін тұйық етіп, ұзындығын сәл ғана ашумен шектеліп, бүтінді (қа- 
тынастарды) кадрға бағындырады. Қалай болғанда да, әрекеттің, 
сондай-ақ қабылдау мен сезімнің қатынастар негізінде кадрға енетіні 
маңызды. Қатынастардың осы тізбегі әрекеттің, қабылдаудың және 
сезімнің ңарама-ңайшылығында менталды бейнені түзеді.

Сондықтан Хичкок полиция немесе тыңшы туралы фильмдерден 
«өлтіру» және «ұрлау» секілді көрерменге ерекше әсер ететін әрекет- 
ті алып пайдаланады. Ол кейіпкерлер білмейтін (бірақ көрермен ал­
дын ала аңғаратын немесе көру барысында байқайтын) қатынастар 
жиынтығына енетіндіктен, онда әрбір әрекетті басқаратын жекпе- 
ж ектің  көрінісі ғана болады: ол енді өзге нәрсеге айналады, өйткені 
қатынас бұл әрекетті менталды бейненің деңгейіне дейін көтеретін 
үш інш ілікті қалыптастырады. Демек, Хичкок схемасын анықтау 
үшін ж азықсыз жан істемеген қылмысына бола айыпталды дей салу 
ж еткіліксіз; мұнымыз біз екіұш тылық индексі деп атайтын «екін- 
шіні» жаңылыс айқындау және «біріктірудегі» қателік болар еді. 
Есесіне, Ромер мен Шаброл Х ичкоктың схемасын өте жақсы  тал- 
даған: қылмыскер қылмысты қаш анда басқа біреу үшін жасайды, 
нағыз қылмыскер ж азықсыз болуын өз еркімен немесе шарасыздан 
доғаратын айыпсыз адам үшін қылмысқа барады. Қысқасы, «Пойыз- 
дағы бейтаныстар» фильміндегі секілді қылмыскер өз қылмысын 
«айырбастайтын» амал мен қылмыс -  бір-бірінен ажырағысыз нәр- 
се; «Мінәжат етемін» фильміндегі сияқты  қылмыскер өзі жасаған



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕНІҢ ДАҒДАРЫСЫ 251

қылмысты ж азықсы зға «береді» немесе « қайтарады ». Х ичкокта 
қылмысты жасамайды, оны қайтарады, береді немесе айырбастай- 
ды. Біздің ойымызша, бұл -  Ромер мен Шаброл кітабының ең ма- 
ңызды тұсы. Қатынас (айырбас, сый, қайтары лым ...) әрекетті қам- 
тумен ғана шектелмейді, іш іне алдын ала және жан-жағынан еніп, 
оны міндетті түрде символдық актіге айналдырады. Бұл жерде тек 
әрекет пен оның субъектісі, жендет пен құрбан ғана емес, қаш анда 
әлдебір үш інш і тұлға болады, ол -  кездейсоқ немесе ж алған деп си- 
паттауға болатын ж азықсыз күдікті ғана емес, қатынастардың өзі- 
мен, сол жалған үшіншімен әрекеттің, жендеттің, әлде құрбанның 
қатынасымен қалыптасатын маңызды үшінш і тұлға. Бұл мәңгілік 
үш еселену объектілерді де, қабылдауларды да, сезімдерді де қам- 
тиды. Өзінің кадрында және кадры арқылы алынған әр бейне әлде- 
бір менталды қатынасты бейнелеуге тиіс. Кейіпкерлер әрекет етеді, 
қабылдай және сезіне алады, бірақ олар өздерін анықтайтын қаты- 
настардың атынан қатыса алмайды. Өйткені бұл -  камера қозғалыс- 
тары және олардың камераға қарай қозғалуы ғана. Осыдан Хичкок 
пен Actors Studio арасындағы қайш ылы қ, сондай-ақ «актер ең қара- 
пайым тәсілмен әрекет етсін, ш екті жағдайда бейтарап болсын, қал- 
ғанын камера өзі қатырады» деген Х ичкоктың талабы туындайды. 
Осы «қалғаны» ең маңыздыны немесе менталды қатынасты құрай- 
ды. «Артқы терезе» фильмінің кейіпкері аяғын неліктен сындырып 
алғанын түсіндіретін  диалог емес, камера (оның бөлмесіндегі жа- 
рыс автомобилінің суреті, сынған фотоаппарат). «Іріткі»  фильмін- 
де әйелдің, еркектің және пыш ақтың бірізді жұптарға енуіне, нәти- 
жесінде әйел өз қылмысын ер адамға «қайтаратын» өзара шынайы 
қатынасқа (үш іншілік) түсуіне камера септігін тигізеді5. Х ичкокта 
еш қаш ан жекпе-жектер немесе егіздер болмайды: тіпті «Күдік кө- 
леңкесі»  фильмінде де екі Чарли, нағашы ағасы мен жиен қарында- 
сы, жендет пен қыз бірі үшін қылмысты ақтайтын, ал екінш ісі үшін 
осындай қылмыскер жасағандықтан ақтап алу мүмкін емес әлемнің 
жағдайын айғақтайды6. Кино тарихында Хичкок фильм түсіру екі 
нәрседен, атап айтқанда, қоюшы автор мен оның фильмінен емес, 
үш ж ақтың, яғни автордың, фильмнің және фильмге енуге тиіс 
көпш іліктің  немесе олардың фильмнің ажырамас бөлігіне айналу- 
ға тиіс реакциясының қатысуымен туындайтынын байыптай білген 
алғаш қы режиссер ретінде із қалдырды («саспенстің» эксплицитті

5 Бұл екі мысал туралы Трюффоның «Хичкок бойынша кино» кітабын қараңыз (Truffaut, Le cinema 
selon Hitchcock, Laffont, p. 165 et 79-82, р.15): «Хичкок -  диалогтың көмегіне сүйенбестен, бір 
немесе бірнеше кейіпкердің ойын бізге түсінікті етіп түсіре білген жалғыз кинорежиссер».

6 ромер мен Шаброл (р.76-78) «Күдік көлеңкесінде» 2 санының маңызын ғана айғақтай түсетін 
трюффоның ойын толықтыра түседі. олар тіпті мұнда да айырбас қатынасы бар екенін көрсетеді.



252 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

мағынасы осындай, өйткені көрермен қатынастарды алғаш қы болып 
«біледі»)7.

Талай шебер түсіндірмешінің ішінен (өйткені бірде-бір киноре­
жиссер мұндай көп пікір объектісіне айналған жоқ еді) Хичкокты 
терең ойшыл көретіндер мен оны тек көңіл көтеретін киноның май- 
талманы санайтындардың бірін таңдау орынсыз. Қалай болғанда да, 
Ромер мен Шабролға ұқсап, Хичкоктан платоншыл және католик ме­
тафизик жасауға тырысу жөн емес, сонымен қатар Душе секілді оны 
терең ойлы психолог санаудың да қажеті шамалы. Қайта Хичкокты 
теориялық және практикалық қатынастардың бұлжымас концеп- 
циясын жасаушы деген абзал. Льюис Кэрролл ғана емес, ағылшын- 
ның өзге ойшылдары да қатынастар теориясы логиканың ең басым 
бөлімі екенін әрі терең ой салатын, әрі өте ңызыңты бола алатынын 
дәлелдеді. Хичкоктың христиан дініне қатысты тақырыптарды ілкі 
күнәдан бастап қозғаған себебі -  олар бастан-ақ ағылшын логиктері- 
не жақсы таныс қатынас мәселелерін туындатты. Өз кезегінде Хич- 
коктың сүйенетіні де, постулат деп атайтыны да -  қатынастар немесе 
менталды бейне; осы негізгі постулатты арқау етіп қана, шындыңңа 
жанаспайтын шытырман оқиға мен әрекетке қарамастан, фильм ма- 
тематикалық немесе абсолютті қажеттілікпен дамиды. Егер қатынас- 
тарды басшылыңңа алсақ, олардың сыртқы сипаты бізді неге алып 
келеді? Қатынастардың «ғайып болып» немесе кенеттен жойылып 
кетуі, ал кейіпкерлердің еш өзгерместен бостықта қалуы ықтимал: 
«Ерлі-зайыпты Смиттер» комедиясы өздерінің тіпті де ерлі-зайып- 
ты емес екеніне, некелерінің заңсыз екеніне жұбайлардың көзін жет- 
кізген ақиқаттың арқасында ғана Хичкоктың үздік туындыларының 
бірі саналады. Керісінше, қатынастың «нығаюы», көбейе түсуі, оған 
бастапқы екі термнің енуі, кейін келіп қосылатын жалған үшіншілер 
қатынасты жаңадан бөлуі немесе оны ж аңа бағыттарға бұруы ықти- 
мал («Харри т ап болган циындыцтар»). Сондай-ақ қатынастың өзі 
де оны өзгертетін құбылмалыларға сәйкес түрлене түсіп, бір немесе 
бірнеше кейіпкерді өзгеріске ұшыратады: дәл осы тұрғыдан келген- 
де Хичкоктың кейіпкерлері, әлбетте, интеллектуалды емес, бірақ 
оларға аффектілерден гөрі интеллектуалды деп сипаттауға болатын 
сезімдер тән, себебі өздері қолданатын «өйткені...», «дегенмен...»,

7 Трюффо, 14-бет: «Саспенс жасай білу -  көрермен назарын оны фильмге қатыстырғандай етіп, 
аудара білу өнері. Сауық жөнінен қарасақ, фильм түсіру енді екеудің (автор + оның фильмі) 
емес, үшеудің (автор + фильм + көрермен) ойынына айналды». Жан Душе көрерменнің фильмге 
белсенді қатысуын ерекше атап көрсетті (Alfred Hitchcock, Ed. De I'Herne). Душе, сондай-ақ 
Хичкок фильмдерінің мазмұнынан үштік құрылымды жиі табады (p.49 ): мысалы, «Солтүстікке 
Солтүстік-Батыс арқылы» фильмінде 1, 2, 3 арасында бірінші -  шынымен бір (ФТБ (F.B.I.) 
басшысы), екінші -  екі (ерлі-зайыптылар жұбы), үшіншісі -  үш (үш тыңшы). Бұл Пирстің үштігіне 
толығымен сәйкес келеді.



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕНІҢ ДАҒДАРЫСЫ 253

«солайша...», «егер...», «егер тіпті...» секілді жалғаулықтардың сан 
алуан әрекеттестігіне сәйкес өз үлгісін жасайды («Құпия т ы ңш ы », 
«Ат ыш улы», «Күдік»). Осы жағдайдың бәрінен байқалатын жайт: 
қатынас кейіпкерлердің, рөлдердің, әрекеттердің және декорлардың 
арасындағы тұраңсыздыңты туындатады. Бұл тұраңсыздыңтың үлгі- 
сі -  айыпты мен айыпсыз қатынасы. Сондай-ақ қатынастың дербес 
өмірі оны азалы, жанкеш ті, тіпті ңорңынышты болуы ықтимал өзін- 
дік тепе-теңдікке қарай бағыттайды: айыпсыз бен айыпты теңеседі, 
олардың әрбіріне өзіне тән рөлдері қайтарылады, әрекетіне сай әр- 
қайсысына «сыйақы» беріледі, бірақ мұның бәрі жиынтыңңа бұзы- 
лу немесе жойылу қаупі төнген ш ақта жүзеге асады8. «Ж алған айып­
ты» фильміндегі есі ауысқан әйелдің сүлесоқ әлпеті осындай. Бұл 
жерде Хичкок трагик режиссерге айналады: оның туындыларында- 
ғы планның, жалпы кинематографиядағы секілді, екі жағы бар: бірі 
қозғалыс үстіндегі кейіпкерлерге, объектілерге және әрекеттерге, ал 
екіншісі фильм барысында біртіндеп өзгеретін бүтінге бағытталған. 
Алайда Хичкок шығармашылығында өзгермелі бүтіннің қарасты- 
ратыны -  қатынастар эволюциясы: яғни олар енгізетін кейіпкерлер 
арасындағы теңсіздіктен қатынастардың өзі иемденетін ңорңыныш- 
ты тепе-теңдікке өтетін даму жолы.

Хичкок киноға менталды бейнені енгізеді. Демек, ол қатынасты 
қабылдау-бейнеге, әрекет-бейнеге, сезім-бейнеге қосылып қана қой- 
май, оларды кадрға енгізетін және түрлендіретін бейненің объектісі- 
не айналдырады. Хичкокта «фигуралардың» ж аңа түрі -  ой фигура- 
лары пайда болады. Ш ындығында, менталды бейне әрекет-бейненің 
белгілерімен шатастырмайтын ерекше белгілерді талап етеді. Хичкок 
туындыларында («Бопса» фильміндегі тәрізді олар толығымен қаты- 
насқа түскен кезден басқа жағдайларда) детективтер екінш і дәрежелі 
рөлді ғана ойнайтыны және индекстердің (айғақтардың) аса маңыз- 
ды емес екені ж иі аңғарылады. Есесіне, Хичкок екі түрлі, яғни та- 
биғи және абстрактілі қатынастарға орай, айрықш а белгілерді ойлап 
тапқан. Табиғи қатынасқа сәйкес бір терм өзінің үйренш ікті серия- 
сына енетін басқа термдерге сүйенеді, ендеше әрқайсысы басқалары, 
дәлірек айтқанда, марка арқылы «интерпретациялануы» мүмкін: бі- 
рақ қалай болғанда да термдердің бірі көмкеріс шеңберінен «секіріп 
өтіп», сериядан шығып кететін немесе оған қайш ы келетін ахуалда 
пайда болады, бұл жағдайда біз демарка туралы айтамыз. Демек, ең 
алдымен, олардың тым болмаса біреуі сериядан бөлінуі үшін термдер- 
дің мейлінше қарапайым болғаны маңызды: «Құстар» фильміндегі

8 Сондықтан Хичкокта (Базен) «бейненің елеулі тұрақсыздығы» туралы да, шек тәрізді «әдеттен 
тыс оғаш тепе-теңдік» туралы да және адам табиғатының «негізгі кемшіліктері» жөнінде де 
сын-пікірлерді табуға болады. (Rohmer et Chabrol, p. 117).



254 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

құстар кәдімгі құс болуы керек» ,- дейді Хичкок. Режиссердің кей- 
бір демаркалары өте танымал болды, мысалы, «Ш етелдік корреспон­
дент» фильмінде диірмен қанаттары желдің бағытына қарсы айна- 
лады немесе «Солтүстікке Солтүстік-Батыс арқылы» фильмінде 
тыңайтқыштарды бүріккіш  ұшақ тыңайтатын егіс даласы жоқ жерде 
пайда болады. «Күдік» фильміндегі іш кі жағы жарқырап сәуле ша- 
шатындықтан күдік тудыратын бір стақан сүт те, «Кісі өлтіру үшін 
М-ді бас!» фильміндегі есіктің құлпына сәйкес келмейтін кілт те осы 
тәрізді. Кейде демаркалар «Бопсадағыдай» тәрізді өте баяу жүзеге 
асады, бұл фильмде сигара сатып алушы шынымен «клиент-таңдау- 
дайындалу-сіріңкені жағу» сериясына қатыса ма, әлде сигарасы мен 
рәсімдерін әлде жас ерлі-зайыптыны арандату үшін қолданатын ең 
басты бопсалаушы ма деген сұрақты өз-өзіміз қоямыз. Екінші жағы- 
нан, абстрактілі ңарым-ңатынасңа сәйкес, біз символ деп абстракция- 
ны емес, керісінше, әрқилы қатынастарды немесе бір қатынастың, 
бір кейіпкердің өзгелермен және өз-өзімен ңатынасының алуан түрін 
таратушы нақты нысанды атаймыз9. «Шаршы алаң»  фильмінен бас- 
тап мұндай символ -  білезік, «Отыз тогыз баспалдақ» фильмінде -  
кісен немесе «Артқы терезе» фильмінде -  неке жүзігі. Демаркалар 
символдармен сәйкес келуі мүмкін, бұл әсіресе «Атышулы» филь- 
мінде ерекше көрініс тапқан: ңараңшылардың бірінде осындай бө- 
телке ерекше эмоция туындатады, осылайша бөтелке өзінің «ш арап- 
ж ерқойм а- кеш кі ас» табиғи тәртібінің шеңберінен шығып кетеді; ал 
әйел-кейіпкер қолына қыса ұстап тұрған жерқойманың кілті -  осы 
кілтті өз күйеуінен ұрлап алған оның ерімен арасындағы қатынасты, 
оның сол кілтті бермек болған көңілдесімен арадағы қатынасты және 
әйелдің өзінің жерқоймада не барын анықтау міндетіне қатынасын 
білдіретін маңызды зат. Біз бір ғана заттың, мысалы, кілттің  өзі құ- 
рамдас бөлігі саналатын бейнелерге байланысты әрі символ («Аты­
шулы»), әрі демарка («Кісі өлтіру үшін М-ді бас!») қызметін атқара 
алатынын көреміз. «Құстар» фильмінде әйел-кейіпкерге шүйілген 
алғаш қы ш ағала демарканы білдіреді, өйткені ол қатал әрекетінің 
кесірінен өзін төл табиғи түрімен, адаммен және Табиғатпен байла- 
ныстырушы әдеттегі тәртіп шеңберінен шығады. Бірақ дайындық 
үстінде, шабуыл барысында және демалу сәтінде қамтылған, барлық 
түрлері бас қосқан сәттегі мыңдаған құстар -  символ: бұл -  абстрак­
ция да, метафора да емес, сөздің тура мағынасындағы нағыз құстар,

9 Марка және демарка Пирс жасаған белгілер классификациясында жоқ. Есесіне, символ 
классификацияда көрініс тапқан, бірақ ол біз ұсынған мағынадан мүлде өзге мағынада көрініс 
тапқан: Пирстің пікірінше, бұл -  ассоциациялық және жалпы жұртшылық қабылдаған немесе 
шартты болуы ықтимал (бұлай болса марка символдың өзіндік бір жағдайы ғана болады) заңға 
сәйкес әлдебір объектіге сүйенетін белгі.



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕНІҢ ДАҒДАРЫСЫ 255

бірақ адамдардың Табиғатпен қатынасының кері бейнесін, ал олар- 
дың өзара қатынасының табиғи бейнесін көрсететін құстар. Демар- 
калар және символдар индекстерге аздап қана ұқсауы мүмкін: шын 
мәнінде, олар бір-бірінен мүлде өзгеше және менталды бейненің екі 
ауқымды белгілерін құрайды. Демаркалар -  табиғи қатынастардың 
дағдарысы (серия), ал символдар -  абстрактілі қатынастардың түйін- 
дері (жиынтың).

Менталды бейнені немесе қатынас-бейнені ойлап тауып, Хичкок 
оны әрекет-бейнелер, қабылдау-бейнелердің және сезім-бейнелер- 
дің жиынтықтарын қысқарту үшін қолданады. Оның кадр туралы 
концепциясының негізі -  осы. Менталды бейне өзгелерін қамтып 
қана қоймайды, сонымен қатар оларды өзгертеді және соларға енеді. 
Осыған сүйеніп, біз Хичкок қозғалыс-бейнені өзінің шарықтау ше- 
гіне дейін ж еткізіп, кино саласында үлкен жетістіктерге жетті деп 
айтуымызға болады. Көрерменді фильмге қатыстыра отырып және 
фильмді менталды бейнеге енгізе отырып, Хичкок киноны толық 
жүзеге асырады. Дегенмен Х ичкоктың кейбір тамаша фильмдері 
маңызды сұрақты алдын ала сездіреді. Оның «Бас айналу»  фильмі- 
нен, шынымен-аң, басымыз айналады; әрине, басты айналдыратын 
ж айт -  әйел-кейіпкердің өзгелермен (қайтыс болған әйелмен, кү- 
йеуімен, инспектормен) қатынастарының барлық өзгерістері арқы- 
лы өтетін Тура соның Дәл сонымен қатынасы. Бірақ біз өзге, бұдан 
әлдеқайда ңалыптыраң, дәлірек айтқанда, баспалдақпен ш іркеу мұ- 
нарасына ш ыға алмай, сонысымен түсініксіз түйсіну халін бастан 
кешіретін инспектордың басының айналуын ұмытпауымыз керек; 
бұл, негізінде, Х ичкокта сирек кездеседі, ал мұнда бүкіл фильмге 
беріледі. «Отбасының астыртын ойыны» фильмінде қатынастар- 
ды анықтау, күлкілі десек те, сәуегейлік қызметке сүйенеді. «Арт- 
қы терезе» фильмінің кейіпкері менталды бейнеге бұдан да тікелей 
әдіспен енеді, фотограф болуы себепті ғана емес, қозғалуға дәрменсіз 
күйде болғандықтан да: ол таза оптикалық ситуацияға енгізілген. 
Егер Хичкок аш қан ж аңалықтардың бірі көрерменді фильмге қатыс- 
тыру екенін растасақ, азды-көпті болса да айқын тәсілмен кейіпкер- 
лердің өзін көрермендерге ұқсату қаж ет емес пе? Бұлай болса, мы- 
надай қорытындыдан қаш ып құтылу қиын шығар: менталды бейне 
әрекет-бейненің және басқа да бейнелердің түйіні болып қана қой- 
майды, сонымен қатар олардың табиғатына және мәртебесіне қатыс- 
ты күмән туғызуы да мүмкін. Бұған қоса, қандай да бір кейіпкерде 
сенсомоторлық байланыстардың үзілуіне байланысты қозғалыс-бей- 
неде мәселе туындайды. Хичкок құтылуды қалаған кинодағы дәс- 
түрлі бейне дағдарысы бәрібір Х ичкоктан кейін, іш інара ол енгізген 
ж аңалыңтарының көмегімен жүзеге асты.



256 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

2
Бірақ әрекет-бейненің дағдарысын ж аңалық деуге бола ма? Бұл 

кинематографияның тұрақты жағдайы емес пе? Себебі қай заманда 
болсын еш қоспасыз таза әрекетті фильмдер әрекет жоқ эпизодтары 
немесе әрекеттер арасындағы тыныш сәттер, монтаж кезінде фильм 
тұтастығына нұқсан келтірмей кесіп тастауға болмайтын экстра- 
әрекеттер мен инфра-әрекеттердің жиынтығы арқылы бағаланды 
(осыдан продюсерлердің үрей ұшыратын билігі туындайды). Сондай- 
ақ қай кезде де кинематографияның мүмкіндіктері мен оның орын- 
дарды өзгертуге бейімдігін сезген режиссерлер әрекеттердің бірлігін 
шектеуді немесе тіпті жоюды, әрекетті, драманы, шытырман оқи- 
ғаны немесе хикаяны бұрмалауды және әдебиетте кеңінен таралған 
амбицияны одан әрі дамыта түсуді көксей бастады. Бір жағынан, СӘС 
құрылымына қатысты мәселе көтерілді: шешуші әрекетке шоғырла- 
на алатын жаһандандырушы ситуация жоқ, бірақ әрекет немесе ш ы ­
тырман оқиға шашыратушы жиынтықтың құрамдас бөліктерінің бі- 
ріне, бәрін қамтитын ашық серияға ене алады. Бұл тұрғыдан алғанда: 
«Жермен Дюлактың «Испан мейрамы» атты фильмінің сценарийін 
жазған Деллюк драманы ешқайсысын бірінші (ең маңызды) немесе 
екінш і (қосалқы) деуге болмайтын«ұсаң фактілерге шашып тастаға- 
ны» сондай, тіпті мейрамның барлық нүктелері мен сызыңтарының 
жиынтықтары арасында ерекше сының сызық жүргізу арқылы ғана 
бұл ниетті қалпына келтіруге болады», деп жазған Ж ан Митридің пі- 
к ірі дұрыс10. Екінш і жағынан, ӘСӘ құрылымы да осыған ұқсас сынға 
ұшырады: алдын ала дайындалған оқиғаның болмауы тәрізді, енді 
ситуацияға әлдебір ықпалын болжауға болатындай алдын ала қалып- 
тасқан әрекет те жоқ; кино дайын оқиғаларды көшіре алмайды, бірақ 
ол кинохроникаға сүйеніп болсын, оны өршітіп немесе өндіріп бол­
сын, жүзеге асып ж атқан оқиғаға міндетті түрде жетуге тиіс. Мұны 
Комолли өте жақсы көрсеткен: көптеген режиссерлер дайындық жұ- 
мыстарын ұзақ жүргізгенімен, кино «тура бағыттағы айналма жол- 
дан» қашып құтыла алған жоқ. Киноның оқыс ж айтқа немесе импро- 
визацияға, нақты осы шақты баяндаудың осы ш ағына айналдыруға 
келмейтін тұстарына тап болатын сәттер кездесіп тұрады және каме­
ра әрі кедергі, әрі қажетті тәсіл ретінде өзіне тән импровизация қа- 
білетін қолданбай жұмысын еш бастай алмайды11. Осы екі тақырып,

10 Jean Mitry, Esthetique etpsychologie du cinema, ІІ, Ed. Universitaires p. 397.

11 Jean-Louis Comolli, «Le detour par le direct», Cahiers du cinema, n° 209 et 211 , fevrier et avril 1969. 
Марсел л'Эрбье -  түсіру алаңында міндетті түрде болатын, «керемет» тосыннан ойлап табу 
туралы, көркем фильмнің құрамында деректі фильмнің де болуы туралы және кинохабарлармен 
байланыс туралы үздік туындылар жазған авторлардың бірі. «Эльдорадо» туындысында 
драматизмді күшейтіп байыта түсу үшін мен өзім ұйымдастырмаған шынайы ресми шеруді тиімді



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕНІҢ ДАҒДАРЫСЫ 257

яғни ашық жиынтың пен болып ж атқан оқиға кинематографиядағы 
Бергсондық терең түпнегіз саналады.

Дегенмен қозғалыс-бейнені дүр сілкіндірген дағдарыс, соғыстан 
кейінгі дәуірде ғана толығымен әсер еткен, кейбірі әлеуметтік, эко- 
номикалық, саяси, моралдық сипатта болған, ал қайсыбірі өнерге, 
әдебиетке және әсіресе киноға тән өзіндік іш кі сипатта болған көп- 
теген себептерге байланысты. Бұлардың ішінен талай себепті атап 
өтуге болады: соғыс және оның салдары, «америкалық арманның» 
барлық аспектілеріндегі күйзеліс, аз ұлттардың ж аңа өзіндік сана- 
сы, сыртқы әлемде және адамдардың санасында бейнелердің көбеюі 
мен олардың құнсыздануы, әдебиет қолданып жүрген баяндаудың 
ж аңа тәсілдерінің кинематографияға әсері, Голливудтың және көне 
жанрлардың дағдарысы... Әрине, СӘС және ӘСӘ құрылымдарын 
қолданып, фильмдер түсіру жалғаса берді: ең зор коммерциялық 
жетістіктер қаш ан да бұларда болғанымен, кинематографияның 
жаны бұл жерде емес еді. Ой, тіпті кинематография әлі күнге нәр 
алып келген әрекет, қабылдау және сезім жүйесін күйрете бастаса 
да, кино жаны ойды көп талап ете берді. Енді біз жаһандық ситуа­
ция оны өзгертуге қабілетті әрекетке арқау бола алады дегенге сене 
алмаймыз. Сонымен қатар біз әлдебір әрекет ситуацияны ішіна- 
ра болса да, ашылуға мәжбүр ете алады деп те есептемейміз. «Ең 
дұрыс, көкейге қонымды» иллюзиялардың өзі жойылады. Ең ал- 
дымен, барлық жерде «ситуация-әрекет», «әрекет-қарсы әрекет», 
«өршіту-жауап» тізбектерінің, қысқасы әрекет-бейнені жасайтын 
сенсомоторлық байланыстардың беделі түсті. Қанша қатал болса да, 
немесе сенсомоторлық күйінен өзгермеген өзінің барлық жүгенсіз- 
дігіне қарамастан, реализм синсигнумдар сейілетін және индекстер 
бұлдырайтын заттардың ж аңа жай-күйін ескермейді. Бізге ж аңа бел- 
гілер қажет. ^ ^ г с т а н  кейінгі америкалық киномен шендестірудің 
жөні бар бейненің ж аңа түрі Голливуд аясынан тыс туындайды.

Біріншіден, бейне енді жаһандандырушы немесе синтез әдісімен 
алынған ситуацияға емес, ыдыратушы ситуацияға сүйенеді. Кейіп- 
керлер өте көп, бір-бірімен өте сирек кездеседі және басты орынға 
ш ықса да, кейде қайтадан қосалқы кейіпкерлерге айналады. Деген­
мен бұл скетчтер сериясы немесе әңгімелер жинағы емес, себебі олар 
өздерін ж ан-ж аққа ыдыратушы жалғыз бір шынайы өмірде қабылда- 
нады. Роберт Олтмен «Үйлену тойында», әсіресе «Н эш вилл» филь- 
мінде бірнеше мизансценаны бір мезгілде түсіруге мүмкіндік беретін 
бірнеше дыбысты жолы және анаморфоздық экраны бар осы бағытты

қолдандым. Мен оған өзімнің актерлерімді жібердім...». Қараңыз: Noel Burch, Marcel L'Herbier, 
Seghers, р. 76.



258 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

зерттеген. Киң Видордағы тәрізді қала мен халық өздерінің ұжым- 
дық және ынтымаңтастың сипатын жоғалтады; бұған қоса, қала к и ­
нокамера кенеттен жоғары көтеріліп түсіретін «биіктегі қала», «тік 
қала болуын» тоқтатады да, көлденең созылып жатқан немесе кісі бо- 
йындай деңгейдегі жатаған қалаға айналып, ондағылар өзгенің ісіне 
араласпай, тек өз тірш ілігін кешеді.

Екіншіден, бір оқиғаны екіншісіне жалғастыратын немесе кеңіс- 
тік бөліктерінің арасындағы байланысты қамтамасыз ететін ғалам 
сызығы немесе талшығы үзілген. Демек, ӘСӘ кіш і формасы да, СӘС 
үлкен формасы да беделін жоғалтты. Эллипсис баяндаудың бір түрі, 
яғни әрекеттен іш інара анықталған ситуацияға өту үшін біз қолдана- 
тын тәсіл болуын тоқтатты: ол енді ситуацияның өзіне жатады, енді 
шынайылың ж еткіліксіз әрі дисперсивті. Логикалық бірізділік, тір- 
кесімдер немесе байланыстар арнайы әлсірейді. Олтменнің «Квинте- 
тіндегі» тәрізді кездейсоңтың жол сілтейтін бірден-бір нұсқағыш қа 
айналады. Біресе оқиға ештеңе болмайтын, тым-тырыс кезеңде баяу- 
лап барып жойылады, біресе ол тым жылдам жүзеге асады, бірақ оқи- 
ғаға қатысты адамға тиесілі болмайды (тіпті өлім болса да...). Оқи- 
ғаның өзара өте ж ақын қатынаста болатын мынадай аспектілері бар: 
ыдыратушы аспект, болып ж атқан процестегі тікелей аспект және 
ешкімге тиесілі емес аспект. Кассаветис бұл үш аспектіні «Қытай 
букмекерінің өлімі» және «Кеш орындалған блюз» фильмдерінде сә- 
тімен қолданады. Бұл оқиғаларды «бос» оқиғалар деуге болады, өйт- 
кені олардың өздерін туындататын немесе басынан кешіретін адамға, 
тіпті осы оқиғалар оның ең жанды жеріне тисе де, шын мәнінде, еш 
қатысы болмайды: бұл -Лю меттің сөзімен айтқанда, іштей өлік адам- 
ның оқиғасы, соның өзі құтылуға асығатын оқиғалар. Скорсезенің 
«Такси жүргізушісі» фильмінде жүргізуш і өзіне қол жұмсау мен сая- 
си қастандықпен кісі өлтірудің қайсысын таңдарын білмей басы қа- 
тады, ақырында, бұл жоспарларын қанды қырғынмен алмастырып, 
сол сойқанға бару осының алдындағы күмәнді халі тәрізді оған қа- 
тысы жоқтай көрінетініне өзі таңғалады. Әрекет-бейненің өзектілігі, 
сезім-бейненің виртуалдығы, егер бұл бейнелер бірдей немқұрайды- 
лы қта тоғысса, өзара алмаса алады.

Үшіншіден, әрекет немесе сенсомоторлы ситуацияның орнын 
серуен, бос сандалыс және үнемі ерсілі-қарсылы сенделу басады. 
Серуен Америкада ж аңаруға қаж етті формалды және материал- 
дық тиімді жағдайлар тапты. Ол іш кі немесе сыртқы қаж еттіліктің  
және қаш уға мұңтаждыңтың әсерімен жүзеге асады. Б ірақ ол неміс 
киносындағы (тіпті Вендерс фильмдеріндегі) саяхаттарда өзіне тән 
болған алғаш қы аспектісінен айырылады, дегенмен оны, ештеңеге 
қарамастан битниктік саяхатта (Деннис Хоппер мен Петер Фонда-



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕНІҢ ДАҒДАРЫСЫ 259

ның «Ж айбарақат шабандоз» фильмі) сақтайды. Ол қала іш індегі 
серуенге айналды, сондай-ақ өзін қолдаған, басқарған, көмескі бол- 
са да бағытқа салған белсенді және аффективті құрылымнан бөлінді. 
« Такси жүргізушісі» фильміндегі ж үргізуш і мен оның артқы ж ақты  
көруге арналған маш ина айнасы арқылы тротуардан көретін нәрсесі 
арасында ж үйке талшығын немесе сенсомоторлың құрылымды қа- 
лай құруға болады? Ал Люметте бәрі үздіксіз жарыстар мен жүгі- 
рістерде, жер деңгейінде, кейіпкерлер өздерін маш ина әйнегін таза- 
лауш ылар тәрізді ұстайтын мақсатсыз қозғалыстарда жүзеге асады 
(«И т ш ілеген күн», «Серпико»). Қазіргі заманғы серуен жанры үшін 
мейлінше айқын нәрсе -  әрекеттері сараланған кеңістік-уақы тта 
жүзеге асатын ескі реализм фильмдерімен салыстырғанда, оның 
«кез келген кеңістікте», яғни сұрыптау станциясында, қараусыз 
қалған қоймада, қаланы ң анықталмаған бөлігінде орындалуы. Кас­
саветис атап айтқандай, бұл жерде әңгіме хикая, ш ытырман оқиға 
немесе әрекет тәрізді кеңістікті де ыдырату туралы болып отыр12.

Төртіншіден, біз құбылыстарды ж ан-жақты  қамтитын тұтастық 
та, логикалық байланыс та жоқ мына әлемде жиынтықты не сүйе- 
мелдеп ұстап тұратыны туралы ойланамыз. Мұның жауабы оп-оңай: 
жиынтың тек клиш е жиынтығы арқылы ғана қалыптасады. Клише- 
ден басқа еш нәрсе емес, барлық жерде тек клиш е... Кинематогра- 
фияда мұндай ой туындамастан бұрын бұл мәселені Дос Пассос және 
ол романға енгізген ж аңа техникалық тәсілдер көтерген болатын: 
ыдыратушы және оймалы шынайы өмір, өзара байланысы әлсіз ке- 
йіпкерлердің сапырылысуы, олардың бірде басты кейіпкерге, бірде 
қайтадан қосалқы кейіпкерге айналу қабілеті, кейіпкерлерге таңы- 
латын және басынан кешіретіндерге де, туындататындарға да тиесілі 
болмайтын оқиғалар. Демек, бұлардың бәрін шоғырландырып бекі- 
тетін -  белгілі бір дәуірдің немесе өткінші сәттің дағдылы клишелері, 
дыбысты және көзге көрінетін ұрандар, мұның бәрін Дос Пассос ки- 
нематографиядан алынған терминдермен «киножурнал» және «ка­
мера көзі» деп атайды (киножурнал -  саяси-қоғамдық оқиғалар, әр 
алуан фактілер, сұхбаттар және танымал әндер араласа берілген жа- 
ңалықтар жинағы, ал камера көзі -  кейіпкерлердің ешқайсысымен 
сәйкеспейтін «кез келген үшіншінің» іш кі монологы). Бұл беймәлім 
клишелер қалқымалы бейне сипатында болады, олардың сыртқы

12 Бұл пікірлердің бәрін әсіресе Cinematographe журналының 1979 жылғы наурызда жарық көрген 
45-нөміріндегі Олтмен туралы Маравалдың мақаласынан, сонымен қатар 1980 жылы қаңтарда 
жарық көрген 54-нөміріндегі (Фиесши, Каркассон): Люмет туралы Ринери? Себ және Фиесши 
жариялаған 1982 жылғы қаңтардағы 74-нөмірдегі мақаладан, Кассаветис туралы 1978 жылдың 
мамырдағы 38-нөмірінде лара жариялаған мақаладан және 1982 жылғы сәуірдегі 77-нөміріндегі 
силвия троза мен Прадтың мақаласынан, 45-нөміріндегі скорсезе туралы Кюэлдің мақаласынан 
табуға болады.



260 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

әлемді кезіп, сондай-ақ әркімге еніп, оның іш кі әлемін қалыптасты- 
ра алатыны сонша, әркімнің жан дүниесінде тек психикалық клише 
болады, әр адам сол клиш е арқылы ойлайды, сезінеді, өзі туралы ой- 
лайды және өзін-өзі сезінеді, өйткені ол да өзін қоршаған әлемдегі 
басқа клишелердің ішінде өз алдына бір клиш е саналады13.

Психикалық, оптикалық және дыбысты клишелер бір-бірінен нәр 
алады. Адамдар бір-біріне, өздеріне және қоршаған әлемге төзу үшін 
ауыртпалық олардың санасын толық жаулауы қажет, сонымен қатар 
олардың іш кі әлемі сыртқысына сай болуға тиіс. Мұндай романтика- 
лық және пессимистік дүниетанымды Олтменнен немесе Люметтен 
табуға болады. «Н эш вилл  » фильмінде ңалалың орындарды өздері дем 
беретін бейнелер, фотосуреттер, дыбыс жазбалары, телевизия дәлме- 
дәл қайталайды; кейіпкерлер, ақырында, көптің аузындағы өлеңдер- 
ге қосылып, бірігеді. Дыбысты клиш енің және тұрпайы тақпақтың 
бұл басымдығы Олтменнің «Тамаша жұп» фильмінде нығая түседі: 
серуен (және баллада) (bal(l)ade) мұнда адамдар ш ырқайтын және би- 
лейтін әнге айналып, өзінің екінш і мағынасына ие болады. Люмет- 
тің «Қош бол, батыр!» фильмі бір досының жерлеуіне бара ж атқан 
төрт интеллектуал яһудидің қала көшелерінің бойымен серуені ту­
ралы баяндайды, олардың бірі қабірлерді аралап жүріп, қаза болған 
адамдарға газеттегі соңғы жаңалықтарды хабарлайды. « Такси жүргі- 
зушісі» фильмінде Скорсезе жүргізуш інің ойынан шыңпайтын түрлі 
психикалық клишелердің ғана емес, сонымен бірге көшедегі өзі көр- 
ген неонды жарығы бар жарнамалардың оптикалық және дыбыстың 
клиш елерінің де тізімін жасады: оның өзі де кісі өлтірген соң клиш е 
күйіне өтіп, оқиға оған тиесілі еместігіне қарамастан, бір күнге ұлт 
батырына айналады. Ақырында, «Комедия падишасы» фильмінде 
мән-мағынасыз бостықта өзара алмаса алатын кейіпкерлердің ара- 
сындағы әмбебап клишеде физикалық және психикалық күйді ажы- 
рата алмай қаламыз.

Әлемдегі және санадағы, іш кі және сыртқы бірден-бір мүш кіл 
хал туралы идеяны барынша күңгірт сипатта жобалап түзіп ш ыққан 
ағылшын романтиктері, атап айтқанда, Блейк пен Колридж еді: егер 
төзуге болмас нәрсені сырттан міндеттейтін «себептер» іш кі дүниесіне 
де сездірмей еніп, әлгі жан төзбеске бой ұсынуға іштен мәжбүрлемесе, 
адамдар көнбес еді. Блейктің ойынша, әлемде нәубет ұйымдастыру- 
шы ұйым бар, одан бізді америкалық төңкеріс қана құтқаруы мүм-

13 Клод-Эдмонд Маньи Дос Пассос туындыларындағы бұл мәселелердің бәріне талдау жасаған: 
(L'age du roman americain, Ed. du Seuil, p. 125-137). Дос Пассостың романдары италиялық 
неореализмге ықпал етті; керісінше, оның өзіне Вертовтың «Кино-көзі» айтарлықтай әсер еткен 
еді.



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕНІҢ ДАҒДАРЫСЫ 261

кін14. Бірақ Америка бұл романтикалық мәселені, керісінше, түбегей- 
лі өзгертілген, техникалық және жедел шешімді қажет ететін формада 
қайта тұжырымдап, оны басқа ж аққа бағыттады: нәтижесінде іш кі 
әрі сыртқы клишелердің патшалығы пайда болды. Клишелерді сырт- 
қы әлемнен іш кі әлемге, іш кі әлемнен сыртқы әлемге әрлі-берлі өтіп, 
қозғалуға мәжбүр ететін тәсілді тапқан аса қуатты құпия келісімнің, 
ымыраласқан құдіретті ұйымның бар екеніне сенбеуге не шара? Билік- 
ті ұйымдастыру тәрізді қылмыс жасауға астыртын сөз байласу қазіргі 
заманғы әлемде ж аңа әдістерге ие болып, кинематография оларды қа- 
дағалауға және көрсетуге бар күшін салып бақты. Бұл -  америкалық 
реализмнің нуар фильміндегі тәрізді бүтін емес, айқын белгіленген 
ортаға және қылмыскерлердің бір-біріне белгі беру арқылы байланы- 
суына септігін тигізетін анықталған әрекеттерге сүйенетін ұйым емес 
(дегенмен мұндай үлгідегі фильмдер әлі де түсіріліп, зор табысқа жетіп 
жүр, мысалы «Өкіл әке»). Лангтың Мабузе туралы алғашқы екі филь- 
міндегі сияқты ж ан-ж аққа таралатын гипноздық әрекеттерді туын- 
дататын сиқырлы орталық енді жоқ. Осы бағытта Лангтың біршама 
ілгерілеп, дамығанын көргеніміз де рас: «Доктор М абузенің өсиеті» 
фильмі кейін астыртын әрекеттерді ұйымдастыруға емес, оларды қай- 
та көшіру тәсілін дара иеленуге көшті. Құпия билік өзінің ықпалда- 
рымен, іске асыру тәсілдерімен, бұқаралық ақпарат құралдарымен, 
радиостанцияларымен, телевизиялық компанияларымен, микрофон- 
дарымен араласып кетеді: ол енді «бейнелер мен дыбыстарды көшіріп 
көбейту»15 арқылы ғана жұмыс істейді. Бұл -  ж аңа бейненің бесінші 
ерекшелігі, соғыстан кейінгі америкалық киноға барынша дем берген 
де осы болатын. Люмет туындыларында астыртын ымыра -  «Андер­
сон қарақшылары» фильмінде сол қарақшылардың қолымен атқары- 
латын тың тыңдау, жазып алу, бақылау, телехабар және радиохабар 
жүйесі; «Желі» фильмінде қаланы желінің өзі үздіксіз тарататын 
түрлі теле-радиохабарлар мен тың тыңдап, жазып алулар дәлме-дәл 
қайталап жатады, ал «Шаһар ханзадасы» фильмінде басты кейіпкер 
бүкіл қаланы магнитофон таспасына жазады. Олтменнің «Нэшвилл»  
фильмі қаланы оның өзі туындататын алуан түрлі клишелер қайтала- 
тып, сол клишелердің (сыртқы әлде іш кі болсын, оптикалық немесе 
дыбыстың, тіпті психикалық болсын) өзін де қайталап, әлгі амалды 
толығымен қамтиды.

Ж аңа бейнеге тән бес айқын ерекше сипат осылар: ыдыратушы си­
т уация, арнайы босаңсытылған байланыстар, форма-серуен, клише- 
ні түйсіну, астыртын сөз байласуды әшкерелеу. Бұл -  әрекет-бейне

14 Бұл тақырыптың ағылшын романтизміндегі маңыздылығы туралы мына еңбекті қараңыз: Paul 
Rozenberg, Le romantisme anglais, Larousse.

15 Қараңыз: Pascal Kane, Mabuse et le pouvoir», Cahiers du cinema, no 309, mars 1980.



262 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

мен америкалық арманның бір мезгілдегі дағдарысы. Барлық жерде 
сенсомоторлың үлгіге күмән туды; Actors Studio қатаң сынға ұшы- 
рап, сонымен бірге эволюция мен іш кі бөлінуге ұшырады. Кино кли ­
ше қалыптастырып, оларды таратуға баспасөзбен және телевизиямен 
қатар қатысса, қалайш а ол клиш е туындататын күмәнді ұйымды әш- 
керелей алады? Бәлкім, киноның клиш е қалыптастырып, оны қайта 
көшіруге қолайлы ерекше жағдайлары кейбір режиссерлердің басқа 
ж ақта қол жеткізе алуы неғайбіл сыни рефлексияның жоғары дең- 
гейіне жетуге мүмкіндік беретін шығар. Кинематографияны ұйым- 
дастырудың дәл осы жолы режиссердің ңаншалыңты бақылауда 
екеніне қарамастан, оның түзелмейтін нәрсе «жасап үлгеруіне» сәл 
де болсын уақыт береді. Оған барлық клишелерден Бейне шығаруға 
және оны соларға қарсы күреске бағыттауға мүмкіндік береді. Деген- 
мен ол үшін эстетикалық және саяси жобалар жағымды іс атқаруға 
қабілетті болуы шарт. Бірақ, дәл осы жерде америкалық кино өзінің 
шегіне жетеді. Оның бойында болуы мүмкін эстетикалық, тіпті саяси 
қасиеттер тым сыни сипатта болады, сондықтан позитивті шығарма- 
шылық бағыт жағдайына қарағанда, аса «қауіпті» бола қоймайды. 
Мұндай жағдайларда, сын не Люметтегіше нысанаға дәл тимеуі, тек 
техника мен әлеуметтік институттарды дұрыс қолданбауды ғана әш- 
керелеп, сол арқылы америкалық арманның ңалдыңтарын сақтап 
қалуға тырысуы мүмкін; немесе, Олтмендегі тәрізді, сын жалғасады, 
бірақ құр далаға кетеді, мысқылш ыл сипат алып, азғындайды, ж аңа 
бейне туындатудың орнына клиш ені қайталаумен ғана шектеледі. 
Лоуренс сурет өнері туралы осыған ұқсас пікір айтқан: клишеге қар- 
сы шығып, ашулану қандай да бір ұлы дүние жасауға септігін тигіз- 
бейді, өйткені ол клиш ені келемеждеуден арыға бара алмайды; қан- 
ша жерден кескіленіп, зақымданып, масқараға ұшыраса да, клиш е 
күл болған жерінен қайта түлеп ш ыға келеді16. Іс жүзінде, америка- 
лық киноның артықшылығы болған нәрсе -  тізгіндеп ұстаушы дәс- 
түрдің жоқтығы -  енді оның кемшілігіне айналуы ғаж ап емес. Себебі 
әрекет-бейне кинематографиясының өзі бір дәстүр туындатты, енді 
одан бас тартса тек кері кетуі мүмкін. Бұл киноның ұлы жанрлары -  
әлеуметтік-психологиялық фильм, нуар фильм, вестерн және амери- 
калы қ комедия талқаны шығып, күйреді немесе айтар түгі жоқ, бос 
кадрларын айналдырып жүр. Сондықтан көптеген ұлы режиссерлер 
үшін эмиграция жолы кері бағытқа бұрылды, мұның себептері тек 
маккартизммен ғана байланысты емес. Іс жүзінде, Еуропада бұл тұр- 
ғыдағы еркіндік молырақ еді; әрекет-бейненің үлкен дағдарысы, ең 
алдымен, Италияда болды. Оның кезеңдерін шамамен былай бөлуге

D. H. Lawrence, Eros et les chiens, Bourgois, p. 253-257.



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕНІҢ ДАҒДАРЫСЫ 263

болады: Италияда 1948 жылдың қарсаңы; Францияда 1958 жылға 
таман; Германияда 1968 жылы.

3
Неге Италияда дағдарыс Франция мен Германиядан бұрын болды? 

Мұның өте маңызды себебі кино саласынан тыс жатуы да мүмкін. Де 
Голльдің ықпалымен Франция соғыстың соңына таман француздар- 
дың кеудесін өздерін даусыз жеңімпаз санауға түрткі болған тарихи 
және саяси амбиция кернеп тұрды: сондықтан Қарсыласу қозғалысы, 
оның ішінде партизандар мен астыртын күресушілер де, өте жақсы 
ұйымдастырылған тұрақты армияның бір бөлімшесі ретінде көрсеті- 
луге, ал француздардың қақтығыс пен екіұштылыңңа толы өмірі де 
жеңіске жетуге қосылған үлес ретінде бейнеленуге тиіс болды. Мұн- 
дай жағдайлар таза француз «арманына» қызмет етуші дәстүрлі әре- 
кет-бейне аясында сақталған кинематографиялық бейнені жаңарту 
үшін қолайлы бола қойған жоқ. Нәтижесінде француз киносы өз дәс- 
түрімен қатынасын тек айналма бағытпен -  «жаңа толқынның» қа- 
дамына құт болған рефлексиялы немесе интеллектуалды жолмен ай- 
тарлықтай кеш үзді. Италияда жағдай мүлде өзгеше еді: әлбетте, ол 
жеңімпаздар қатарынан көрінуге үміттенген де жоқ; бірақ бұл елдің 
Германиядан айырмашылығы, бір жағынан, ол фашизм бақылауына 
түспеген кинематографиялық институтқа ие болды, екінш і жағынан, 
итальян кино шеберлері фашистердің қанауы кезіндегі халықтың 
өмірі мен Қарсыласу қозғалысын еш жалған қоспасыз көрсете алды. 
Мұның бәрін жете түсіну үшін, киноның америкалық дәстүрдің бү- 
кіл  жетістігіне күмәнмен қарап, бәрін басынан қайта бастауға тиіс 
болғаны тәрізді, құрамына эллипстік пен ұйымдастырылмаған бы- 
тыраңңылыңты енгізуге қабілетті «баяндаудың» ж аңа түрі ғана қа- 
жет болды. Сондықтан италиялықтар пайда болып келе ж атқан ж аңа 
бейнені іш кі түйсікпен ұғына алды. Б ірақ, мұнымен біз, Росселли- 
нидің алғаш қы фильмдеріндегі данышпандық белгілерінің ешқайсы- 
сын түсіндіре алмаймыз. Түсіндіре алатынымыз -  бұл фильмдерден 
жеңілген елдің шектен тыс наразылықтарын, пасық бопсалауды, же- 
ңімпаздарды ұялту тәсілін көрген кейбір америкалық сыншылардың 
реакциясы ғана17. Алайда И талияда қалыптасқан дәл осы ерекше си­
туация неореализмнің пайда болуына мүмкіндік берді.

17 РС. Уоршоудың «Италиялық неореализм» туралы жарияланған маңызды мәтінін қараңыз: 
R.S.Warshow. Le neo-realisme italien, Etudes cinematograpbiques, p. 140-142. Киноның өзге 
тұжырымдамасын ұсынуға «батылы жеткен» италиялық неореализмге, әсіресе америкада 
өшпенділік бар. ингрид Бергман шығарған жанжалына да осы аспектінің қатысы бар: американың 
асыранды қызына айналған ол росселлини үшін отбасын ғана тастап кеткен жоқ, сонымен қатар 
жеңімпаздардың кинематографиясын да тастап кетті.



264 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

Дәл осы италиялық неореализм жоғарыда қарастырылған бес ерек- 
ше қасиетті қалыптастырды. Соғыстың аяқталар тұсында Росселли­
ни ыдыратушы және оймалы шынайылыңты ашты, оның бұл жаңа- 
лығы «Рим -  ашық қала»  фильмінде, әсіресе әрекет-бейненің СӘС 
формасына күмән келтірген кездесу үзінділерінен, қиылған бөліктер 
сериясынан тұратын «Пайза» фильмінде көрініс тапты. Ш амасы, 
соғыстан кейінгі экономикалық дағдарыс Де Сиканы шамырқанды- 
рып, шабыт беріп, оның ӘСӘ формасын бұзуына түрткі болды: «Вело­
сипед ұрлаушы» фильміндегі оқиғаларды ұзартатын және байланыс- 
тыратын әлемдік вектор немесе әлемдік желі енді жоқ; жаңбыр, жоқ 
іздеп ш ыққан ер адам мен баланың әрекетін кез келген жерден үзіп, 
оны бос сенделіске айналдыра салуы мүмкін. Италиялық фильмдерде 
жаңбыр бос уақыттың және әрекеттің кенеттен үзілуінің символына 
айналды. Сонымен қатар велосипедті ұрлау немесе тіпті «Умберто 
Д»  фильміндегі мардымсыз оқиғалардың өзі де бас кейіпкерлердің 
өмірі үшін өте маңызды. Дегенмен, Феллинидің «Масылдар» фильмі 
оқиғалардың мардымсыздығын ғана емес, олардың логикалық бай- 
ланысының сенімсіздігін, сондай-ақ оларды бастан кешірушілерге 
пәлендей қатысының жоқтығын серуеннің ж аңа формасында көр- 
сетеді. Қираған немесе қайта қалпына келтіріліп ж атқан қалаларда 
неореализм «кез келген кеңістіктерді», қаланың «қатерлі ісіктерін», 
айқындалмаған қала бөліктерін, бос ж атқан жерлерді көбейтіп, көне 
реализмнің анықталған кеңістіктеріне қарсы қояды18. Көкжиекке кө- 
терілетін, бұл әлемнің аясында көрініс табатын, үшінш і кезекте өзін 
міндеттейтін тіпті боямасыз, таза шынайылың емес, керісінше, оның 
сыңары, іште де, сыртта да болатын, адамдардың басы мен жүрегін- 
де орын тебетін және бүкіл кеңістікті қамтитын клиш е патшалығы. 
Америка мен Италия кездескенде пайда болатын барлық ықтимал 
клиш ені «Пайза» фильмінің өзі-ақ көрсетпеп пе еді? Ал «Италияга  
саяхатта»  Росселлини таза «италиялық» клишелердің тізімін се- 
руендеп жүрген буржуазия қалай көрсе, тура сол қалпында жасаған 
еді: бұл -  жанартау, мұражайдағы мүсіндер, христиандардың қасиет- 
ті жерлері... «Генерал делла Ровере» фильмінде режиссер кейіпкерді 
жасайтын клиш ені шығарады. Феллинидің алғаш қы фильмдеріне 
іш кі және сыртқы клишелерді жасап шығару, табу мен көбейтудің 
арнайы тәсілі тән: «Ақ шейх» фильмінің роман-фотографиясы, «Неке 
агенттігі» фильміндегі фотоанкета, түнгі клубтар, мюзик-холлдар 
мен цирктер, сонымен қатар кейде жұбатып, кейде мұңайтатын қара- 
пайым сөзді әуендер. Осы жоңшылыңтың бәрін ұйымдастырған ұлы

18 Неореализм туралы «Кинематограф» (Cinematographe)журналының екі нөмерін, атап айтқанда, 
1978 жыл желтоқсанда және 1979 жылғы қаңтарда жарияланған 42 және 43-нөмірлерінен, Силви 
Троза мен Мишель Девиллердің мақалаларын қараңыз.



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕНІҢ ДАҒДАРЫСЫ 265

астыртын әрекеттің артында кім тұрғанын табу қажет пе? Оған Ита- 
лияда нақты атау да берілген, бұл -  Мафия. «Салваторе Дж улиано» 
фильмінде Франческо Рози ықпалы арқылы ғана білуге болатын, еш- 
кім бекітпеген билік міндеттеген, өзара алмаса беретін бөліктерден 
даярланған рөлдерге сәйкес оқиғаны қайта түзіп, нақты түр-түсі жоқ 
ңараңшының бейнесін жасады.

Неореализм алдынан шығуы мүмкін техникалық ңиындыңтарды 
жақсы білді және олармен күресу үшін қажетті тәсілдерді де тауып 
отырды; сонымен қатар оған туындайтын ж аңа бейнені де айқын 
интуициялық түйсіну тән. Француз ж аңа толқыны өз кезегінде бұл 
мутацияны интеллектуалды және рефлексиялы жолмен қабылдай 
білді. Міне, дәл осы тұста форма-серуен өзіне ескі әлеуметтік реа- 
лизмнен қалған кеңістік пен уақыт координаттарынан құтылады да, 
өздігінен немесе ж аңа қоғамның, ж аңа әрі қоспасыз таза осы шақтың 
көрінісі ретінде маңызды бола бастайды: Шаброл туындыларындағы 
Парижден провинцияға және провинциядан Парижге бару сапары 
(«Келбетті Серж» және «Бөлелер»); Ромердің («Ғибратты хикая- 
лар» сериясы) және Трюффоның («Жиырма жаста келген махаб- 
бат», «Ұрланған сезім» және «Ерлі-зайыптылар өмірі» трилогия- 
сы) фильмдеріндегі жан дүниені талдайтын құралдарға және талдау 
әдістеріне айналған адасулар; Риветтің тексеріс-серуені («Париж біз- 
ге тиесілі»); Трюффоның («Пианисті ат ы ңы з!»), әсіресе Годардың 
(«Ацыргы дем», «Ақымақ Пьеро») қашу-серуендері. Енді өздері тап 
болатын оқиғаларға, тіпті сатңындыңңа, өлімге де бас қатырып та 
әуре болмайтын тартымды да әсерлі кейіпкерлер легі пайда болады; 
олар өздері заулап өте шығатын «кез келген кеңістіктердің» бөлік- 
тері секілді өзара байланысы нашар аласапыран оқиғаларды туында- 
тады және бастан өткереді, Риветт фильмінің атауы Пеги өлеңіндегі 
тұжырымды ойға жаңғырық тәрізді жауап береді: «Париж ешкімге 
де тиесілі емес». Осы Риветтің «Ессіз махаббат» фильмінде қалып- 
ты мінез-құлықтар кейіпкерлердің әрекеттерімен қатар, олар дайын- 
дап ж атқан пьесаның логикалық байланыстарын бұзатын құйтыр- 
қы позалар мен албырт қылықтарға орын береді. Бейненің бұл ж аңа 
түрінде әрекет-бейненің ең басты қасиеті болған сенсомоторлық үз- 
діксіздіктің, сондай-ақ сенсомоторлық байланыстардың жоғалу үр- 
дісі байқалады. Бұл серуен (bal(l)ade) біртіндеп, байқатпай, адамдар 
жырлайтын және билейтін әуенге айналған кезде «мен не істерімді 
білмеймін» дейтін «Ақымақ Пьеро» фильміндегі осы әйгілі көрініс- 
ке ғана қатысты емес, сонымен қатар бұл бір қарағанда артықтау кө- 
рінетін сенсомоторлық жаңсақтықтардың көбеюінде де, қателесетін 
қозғалыстарда да, «перспективалардың сәл ңисыңтығында, уақыт- 
тың баяулауында, ишараттардың бұрмалануында» да байқалады



266 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

(Годардың «Карабинерлері», «Пианисті ат ыңыз!» немесе «Париж  
бізге т иесілі» фильмдері)19. Бұрынғы реализм әрекеттерінің айқын- 
дығына ңарама-ңайшы жаңсаңтың ж аңа реализмнің символына ай- 
нала бастады. Орашолақ ңоян-ңолтың ұрыстар, ебедейсіз жасалған 
соққылар және нысанадан мүлт кететін оқтар, бақылаудан ш ыққан 
әрекеттер мен әңгімелер америкалық реализмнің мінсіз жекпе-жек- 
терінің орнын алмастырды. Эсташ «Көңілдес пен жезөкше» фильмі- 
нің бір кейіпкерінің аузына мынадай сөз салады: «Неғұрлым жасан- 
ды көрінсең, соғұрлым алысқа барасың, себебі жасандылық -  тылсым 
нәрсе».

Осы жасандылықтың күш інің әсерінен барлық бейнелер клише- 
ге айналады, бұл кейде олардың ебедейсіздігі көрсетілетіндіктен, 
ал кейде олардың сыртқы басымдықтары айқын аңғарылатындың- 
тан. «Карабинерлердің» ебедейсіз ишараттарының корреляты -  ке- 
йіпкерлер соғыстан алып қайтатын пошталық ашықхаттары. Іш кі 
немесе психикалық клишелер сыртқы, оптикалық және дыбысты 
клишелердің корреляты қызметін атқарады. Бәлкім, бұл элемент 
ең толық даму сатысына ж аңа неміс киносында жеткен шығар: Да­
ниэл Шмид кейіпкерлердің екіге бөлінуіне мүмкіндік беретін баяу- 
латылған түсірілімді қолданады, олар өз сөздері мен әрекеттерінен 
тыс тұрғандай, ал сыртқы клишелердің арасынан өздерінің іш кі жан 
дүниесінде жүзеге асырмақ болғандарын ғана таңдайды, мұның бәрі 
іш кіні сыртқымен, сыртқыны іш кімен үнемі алмастыру барысында 
орындалады (бұл «Көгершінге», әсіресе «Періштелер көлеңкесіне» 
тән, бұл фильмде «еврей фашист болуы, ал жезөкше жеңгетай болуы 
мүмкін еді...» , үздіксіз карта ойынында әр ойыншының өзі картаға, 
бірақ өзге біреу ойнайтын картаға айналады)20. Егер солай болса, «кез 
келген кеңістіктің» әрбір орнына таралатын және барлық жерге өлім 
әкелетін жалпылама ңұлдыңңа салуға бағытталған әлемдік деңгей- 
дегі астыртын ымыраның бар екеніне қалай сенбеуге болады? Годар- 
дың «Кішкентай сарбаз», «Ақымақ Пьеро», «АҚШ-та жасалған», 
«Уик-энд» тәрізді фильмдерінде ақырғы Қарсыласу қозғалыстарына

19 Claude Ollier, Souvenirs ecran, Cahiers du cinema-GaNimard , p. 58. Клод Олье, «Экран естеліктері 
«жаңсақ қозғалыстардың» әрбір бөлігінің маңыздылығына баса назар аударып, атап көрсеткен 
Роб -  Грийе еді, себебі ол одан реализмге қарама-қайшы келетін шынайылықтың белгісін 
немесе веризмге мүлде кереғар шындықты көре білді: Pour un nouveau roman, Ed. de Minuit, 
p. 140.

20 Dossier Daniel Schmid, Ed . L'Age d'homme, p. 78-86, (әсіресе Шмид «папье-маше клишелер» 
деп атайтын ұғымына баса назар аударыңыз). Дегенмен Шмид киноға тек пародия қызметі ғана 
беретін қауіпті жете түсінеді (р. 78): клишелер нәтижесінде қол жеткізілетін нәрсе үшін ғана 
көбейеді. «Періштелер көлеңкесі» фильмінде екі кейіпкер, еврей мен жезөкше, өздерін сыртқы 
жақтан да, ішкі жақтан да қамап қоршайтын клишелер шеңберінен шығады, міне, сондықтан да 
олар «қорқыныш» сезімін сақтай алды.



ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕНІҢ ДАҒДАРЫСЫ 267

қатысушы ақылға сыймайтын астыртын ымыраласу әрекеттерін ай- 
ғақтайды. Риветт те «Париж бізге тиесілі» фильмінен «Солтүстік 
көпіріне» дейін, «М онах әйел» фильмін қоса алғанда, зиян келтіргіш 
«қаз ойыны» тәрізді ойындағы рөлдер мен ситуацияларды бөліп тара- 
тушы әлемдік астыртын ымыра мәселесін үнемі көтереді.

Б ірақ, егер бәрі клиш е болса және астыртын ымыра бұл клишелер- 
ді өзара алмастыру және тарату үшін жүзеге асырса, онда, бір қара- 
ғанда, Шаброл мен Олтменнің сол үшін естімеген сөзі қалмаған паро­
дия немесе ж иіркеніш  киносынан басқа шешім жоқ сияқты көрінеді. 
Онда қарама-қарсы нәрсені -  ж аңа бейненің тууына қажетті құрмет 
пен махаббат туралы айтқанда, неореалистер нені меңзеді? Кино жа- 
ғымсыз немесе пародиялық сыни сана шеңберінде қалуды көздемей- 
ді аулақ, қайта ең жоғары дәрежедегі ойлауға бет бұрып, оны үнемі 
тереңдету және дамыту жолына түседі. Годардан біз осы мәселенің 
мәнісін білдіретін тұжырымды ойларды табамыз: егер бейнелер сыр- 
тынан да, ішінен де клишеге айналса, онда солардың бәрінен Бейне- 
ні, «жай ғана бейнені», дербес менталды бейнені қалай алып шығу- 
ға болады? Клишелер жиынтығынан қалайда бір бейне шығуға тиіс 
қой... Қандай саясатпен және қандай нәтижемен? Клише болмайтын 
бейне дегеніміз не? Қай жерде клиш е аяқталады және қай жерден 
бейне басталады? Дегенмен бұл сұраққа тез арада жауап табылмаса, 
оның себебі жоғарыда қарастырылған ерекше сипаттардың бәрі де біз 
іздеген ж аңа менталды бейнені қалыптастырмайды.

Бұл бес ерекше сипат (физикалық және психикалық клишелер- 
ді қоса алғанда) әлдебір ңабыңшаны құрайды, сыртқы шарттарды 
білдіреді, бейнені мүмкін еткенімен, бірақ оны ңалыптастырмайды. 
Дәл осы тұста «жаңа толқынның» Хичкокпен ұқсастығы мен айыр- 
машылығын қарастырған жөн. «Ж аңа толқынды» «хичкок-хоукс- 
тық» деп қана емес, «хичкок-маркстік» деп те атауға толық құқымыз 
бар. Хичкок сияқты, «жаңа толқын» өкілдері де менталды бейнелер 
мен ойдың фигураларына (үшіншілік) қол жеткізгісі келді. Бірақ 
Хичкок одан «қабылдау әрекет-сезім» дәстүрлі жүйесін жалғасты- 
руға және аяқтауға тиіс өзіндік толықтырушыны көре білсе, «жаңа 
толқын», керісінше, бүкіл бір жүйені қопара бұзатын, өзінің қозғалт- 
қыш жалғасуынан қабылдауды қиып тастайтын, әрекетті жағдаймен 
байланыстыратын тізбектен ажырататын, сезімді өзінің кейіпкер- 
лерге тиесілігінен немесе байланысынан айыратын талапты табады. 
Олай болса, ж аңа бейне -  киноның жетістігі емес, оның мутациясы. 
Демек, керісінше, Хичкоктың үнемі бас тартқан бағытына талпыну 
қажет еді. Менталды бейне қатынастар жиынтығын қалыптастыру- 
мен ғана шектелмей, ж аңа субстанция, ж аңа болмыс қалыптасты- 
руға тиіс еді. Тіпті оған бұл үшін «күрделі» болуға тура келсе де, ол



268 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

шын мәнінде ойлау болатынға және ойланатынға айналуы қажет еді. 
Е кі шарт қойылды. Бір жағынан, ж аңа бейне әрекет-бейнені де, қа- 
былдау-бейнені де, сезім-бейнені де дағдарысқа енгізуді бағамдайтын 
және талап ететін тәрізді. Әйтсе де, екінш і жағынан, бұл дағдарыс 
өздігінен ешқандай мәнге ие емес, тіпті оны қозғалыс аясынан тыс 
іздеу қаж ет болса да, оны ойлаушы ж аңа бейненің пайда болуы үшін 
қаж етті жағымсыз шарт деп атауға болады.



Глоссарий
ҚОЗҒАЛЫС-БЕЙНЕ (IMAGE-MOUVEMENT)

ететін және өзара әрекеттесетін өзгермелі элементтердің орталықсыз 
жиынтығы.

БЕЙНЕ ОРТАЛЫҒЫ (CENTRE D’IMAGE) -  қабылданған қозғалыс 
пен жүзеге асырылған қозғалыс арасындағы және әрекет пен реак­
ция арасындағы ңашыңтың (интервал).

ҚАБЫЛДАУ-БЕЙНЕ (IMAGE-PERCEPTION) — орталыққа ықпал 
ететін және оған қатысты, тиісінше, өзгеретін элементтер жиын- 
тығы.

ӘРЕКЕТ-БЕЙНЕ (IMAGE-ACTION) — орталықтың жиынтыңңа 
реакциясы.

СЕЗІМ-БЕЙНЕ (IMAGE-AFFECTION) — әрекет пен реакция ара- 
сындағы аралықты толтыратын нәрсе, сыртқы ықпалды бойына сіңі- 
ретін және өз ішінен реакция беретін элемент.

ҚАБЫЛДАУ-БЕЙНЕ (зат) (IMAGE-PERCEPTION (la chose):
Д и ц и си гн ум  (Dicisigne) -  жалпыланған сөйлем белгісін білдіру 

үшін Пирс енгізген термин. Бұл жерде «еркін жанама дискурсқа» 
(Пазолини) қатысты нақты жағдаймен байланысты қолданылған. 
Бұл -  өзге қабылдау шеңберіндегі қабылдау. Бұл -  тұрақты, геомет- 
риялық және физикалық қабылдау күйі.

Р еум а (Reume) -  Пирстің «рема» (rheme) (сөз) терминімен ша- 
тастырмау қажет. Бұл -  кадрды кесіп өтетін немесе ағатын нәрсені 
қабылдау. Бұл қабылдаудың өзінің сұйық күйі.

Г рам м а (энграмма немесе фотограмма), (Gramme: engramme ou 
photogramme) -  фотосуретпен шатастырмау қажет. Бұл қабылдау- 
бейненің генетикалық элементі және динамиканың кейбір түрлері- 
нің ажырамас бөлігі (қозғалыссыз, діріл, жылтылдау, шырғалану, 
қайталау, жеделдету, баяулату және т.с.с) молекулярлы қабылдау- 
дың газ тәрізді күйімен байланысты.

СЕЗІМ-БЕЙНЕ (сапа немесе мүмкіндік) (IMAGE-AFFECTION (la
qualite ou la puissance):

И кон (Icone) -  іш кі қасиеттердің (ұқсастықтар) көмегімен объек- 
тіге бағыттайтын белгіні білдіру үшін Пирс қолданған термин. Бұл 
жерде бет әлпет немесе оның баламасы бейнелейтін  аффектіні біл- 
діру үшін қолданылады.



270 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

К валисигнум  (немесе пот исигнум ), (Q ualisigne ou potisigne) -  
белгі болған бір сапаны білдіру үш ін Пирс қолданған термин. Бұл 
жерде кез келген кеңіст ікт е  бейнеленген нәрсе ретінде аффекті- 
ні білдіру үш ін қолданылады. Кез келген кеңістік  -  бос кеңістік 
немесе бөліктерінің байланысы нақтыланбаған не нақты ланған 
кеңістік.

Д ивидуал (D ividuel) -  бөлінбейтін де, бөлінетін де емес, бірақ өзі- 
не тән табиғатын өзгертіп бөлінеді (немесе бірігеді). Бұл -  болмыстың 
күйі, көріністің көріністе орын тапқан күйі.

СЕРПІН-БЕЙНЕ (қуат) (IMAGE-PULSION (l'energie):
Симптом (Sym ptom e) -  (серпіндер арқылы анықталатын) бастап- 

қы әлеммен арақатынасында алынған сапа немесе мүмкіндікті білді- 
реді.

Фетиш (Fetiche) -  серпін арқылы шынайы ортадан шығарылған 
және бастапқы әлемге сәйкес келетін фрагмент.

ӘРЕКЕТ-БЕЙНЕ (күш немесе әрекет) (IMAGE-ACTION (la force ou 
Vacte):

Синсигнум (немесе қамт уш ы ), (Synsigne (ou englobant) -  Пирстің 
«sinsigne» терминіне сәйкес келеді. Заттардың қандай да бір күйінде 
белсендірілген, әлдебір субъектімен байланыстағы бір орталықтың, 
бір ситуацияның айналасында шынайы орта қалыптастырған сапа- 
лар мен мүмкіндіктер жиынтығы: спираль.

Бином (Binome) -  шынайы ортада бір немесе бірнеше субъектілер- 
дің әрекеттерін құрайтын жекпе-жектердің барлық ықтимал форма- 
лары.

Ізт аңба (Em preinte) -  ситуация мен әрекет арасындағы іш кі бай- 
ланыс.

Индекс (Ind ice)  -  Пирс материалдық байланыс арқылы белгінің 
өз объектісіне жіберген белгіні таңбалау үшін қолданған. Мұнда ол 
айқындалмаған, тек тұспалданған немесе екіұшты әрі кері қайтаруға 
болатын ситуацияға қатысты әрекет (не сол әрекет ықпалының) бай- 
ланысын белгілеу үшін қолданылған. Осы орайда, біз тапшылық пен 
екіұшты индекстерін ажыратып қарастырамыз: бұл екеуі -  француз- 
дың «ellipse» (эллипс және эллипсис) сөзінің қос мағынасы.

Вектор (немесе ғалам сызығы), (Vecteur (ou ligne d'univers) -  өзде- 
рінің қарқынды (интенсивтік) деңгейінің шарықтау шегіндегі сингу- 
лярлы қ нүктелерді немесе есте қаларлық сәттерді байланыстыратын 
сынық сызық. Векторлы кеңістік қамтушы кеңістіктен ерекшеле- 
неді.



ГЛОССАРИИ 271

ӨЗГЕРТІЛЕТІН БЕЙНЕ (рефлексия) (IMAGE A
TRANSFORMATION (la reflexion):

Ф игура (Figure) -  өзінің объектісіне жіберудің орнына, онда өзге 
объектіні бейнелейтін белгі (сценографиялық немесе пласт икалы қ  
бейне) немесе өз объектісін теріс айналдырып бейнелейді (теріс ай- 
налдырылган бейне) немесе өз объектісін тікелей бейнелейді (дискур- 
сивті бейне).

МЕНТАЛДЫ БЕЙНЕ (қатынас) (IMAGE MENTALE (la relation):
М арка (M arque) -  табиғи байланыстарды, яғни аспектілерді біл- 

діреді осы аспектілердің арқасында бейнелер дағдымен байланысады 
және дағды олардың бірінің орнына екіншісін қабылдауға септігін 
тигізеді.

Д ем арка  (dem arque) -  өзінің табиғи қатынасынан ажыратылған 
бейнені білдіреді.

Символ (symbole) -  белгілі бір заңға сәйкес өз объектісіне бағыт- 
талатын белгінің мәнін білдіру үшін Пирс қолданған термин. Бұл 
жерде абстрактілі қатынастар негізін білдіру, яғни өздерінің табиғи 
қатынастарынан тәуелсіз түрде пайда болатын термдерді салыстыру 
үшін қолданылады.

О псигнум және сонсигнум (Opsigne et sonsigne) -  сенсомоторлық 
байланыстарды бұзатын, қатынастар аясынан шығатын және 
қозғалыста бейнелеуге мүмкіндік бермейтін, алайда тікелей уақыт- 
пен анықталатын таза оптикалық және дыбыстың бейне.



272 ҚОЗҒАЛЫС-БЕЙНЕ

К
а
м hQ

4
5

е

к
S

Т-Н >0<
Р £

О

5̂
2$
А

н

оо
Q .
=3
О
со

X
Sg
-&£-О оа< X

X
S o
-&£-О оа< X

ф
Q .
СО

о <я.(Л -Q
Ш (О 
Е £ (О тз

X
S o
-&£-0 оа< X

фн _
СП CD

-ө-
-8-

^ 5
m Jz (о ■£§ 
С[>

О) с 
=5 ГО 

LL О

о

ф>
CD 

CD С  
=5 ГО 

LL О  
ГО г -

о

го
ГО 0J
ф  >

5 ^
ГО Ф
<я > 
(1)

Е = І:
О  о  О

о

IIо о 
СО X

-Q
Я q

Q .
0

о
(Я
(Яго
о_ о
ф  <

(Я
(Я

CL 2  
го 5̂  —I тз

о

ф
О
о £ X

S o
-&£-0 оа
<  X

X
S o
-&£-0 оа
<  X

Ш CD
I яФ Й
го о

LL >

9- го с

| !

X -QГО -ге го

го
о

ао
Q .

го
С [го

3X



КИНО 1. ФИЛЬМОГРАФИЯ 273

со
LO
О)

О
О )п
2

О)

2

D)П
2

х
S |
-&£-О о ц< X

X
5  о
-&£-О о ц< X

X
5  о
-&£-О о ц< X

го
О) LQ

| | 5I—. I—. 
о  О  о .

О  О  го

9- го с

| !
Ш ;=

СЦ ьйг

-8--8-

^ 5
m Jz (О -Щ
СС>

О

Я с
8- Р

L 0_ 
s .— X С 
X  Сго го m > о о

О

о

о

о Еэе

о

о

о

о Еэе

о

о

8
оО.
з |
X  - С
ош со
CD >

X
3 |
-&£ -О о с = < X

te
РнteН Қ

ан
ды

 қ
ы

рғ
ы

н 
Д

эв
ид

 У
ор

к 
Гр

и
ф

ф
и

т/
D

av
id

 
Le

 m
as

sa
cr

e 
Th

e 
M

as
sa

cr
e 

Th
e 

M
as

sa
cr

e 
19

14
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
W

ar
k 

G
rif

fit
h_

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

Үл
тт

ы
ң 

дү
ни

ег
е 

ке
лу

і 
Д

эв
ид

 У
ор

к 
Гр

и
ф

ф
и

т/
D

av
id

 
N

ai
ss

an
ce

 d
'u

ne
 n

at
io

n 
Bi

rt
h 

of
 a

 N
at

io
n 

Bi
rt

h 
of

 a
 N

at
io

n 
19

15
W

ar
k 

G
rif

fit
h



274 ҚОЗҒАЛ ЫС-БЕИНЕ

"О
<

счст>

о
со
Ф

inCM
О) О)

һ-см
О)

(Л
Е о слIf)осо

о
X

о
Q -

LQ

Q .ГОн
О

-Q
Q .
Ю

Ю 
Q . 
(U I— 
CL) 
X =Г Һ- 

X |
§. о о

2  ф  

го ?

го I
CL J  
(О

"О
ф
О )'Ф
ОС

О

СО (Л
Е о сл
(Ло
со

о

fl­
o­

ra
со

ф

О

ф

га Е
Г- ГО
£  О  5 <и

N

О

га
О

-8-
-8-

о
о_ ф

-О

го ,<я _| со

ф

ф § 0_ ^

га
О

-8-
-8-

га
О

-8-
-8-

га
О

-8-
-8-

^ 5
ГО ^(О -Щ

^ 5
го Һсо -Щ

Q.
ф
ч:

о

га
ч:g
-Q
гаi=t

m0 - 
d :

Q -

S SQ-O 0

^ 5
m Jz га -Щ 
CC>

Ф
H
3
x
ф
CO

О

О

-Qf=L

ФI—
3
x
ф
CO

О

О О

СО

О

се
(О
о

-Q

S.ГО

О О

Q-
Ф

СО
СО

ф-Q
ЮQ.
со
ь, ^Ш го
8 -8 
О - Ф
го х

х" £  га ‘Го
*  о

ОсегоQ-
О

э
о

3



КИНО 1. ФИЛЬМОГРАФИЯ 275

со
см
О)

'З-
ом
О)

Фо

Q -
<5 ,

3 Ъ
о
о:

сг
(Я

О

£ о 
4L) "о 3 > (О W _| 3

Ф  (О■об И
Ф  І_  
>  Ф 
> , . 2  

СО Ф СО X

ш  CDI Я
(О о

LL >

СО
Сго

о
X О ® о

J S  О
I- >

-Q
ф
О

го
фо.

3  Ъ

о
X го

со
го О  х :  

го

ф

ГО w  
—  ф
ф  >"О >ч
Ч- со
=3 -Д
С  £

го ,<я_| со

о о

о:

го
О

£
ф

о

с
фю
< 3 *

го
*

ю
о .
СО
Ь. ^ 
с; .®
8 €
о .  Фго х

ю
о .
СО
с; ^ 
с .2 
8 -2 
О . Фго х х" £ го

*  о
І5І
*  о

2 §

Ф Qcl ‘Ф
< Е  
^ <с

8 ^
со ш

9- го с

| !
с  ;=

9- го с

| !
С ;=

9- гос

| !
С ;=

ю __
ГО (Л X -Q _ ГО
1 °- 

ІІ 
ІІсо1_ О)

О

юго
го
с;го
tо
d

о
2
ю

фсг

г  е_Q
ГО q
% £  =о го 3 с 2 -о го %З го

ю CD X н
>? -Q Го -ге го



276 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

19
20

19
24

 
I

19
27

 
|

19
22

19
32 LO

О) 19
31

ID
COO) 19

32

19
22

19
21

19
31

rt
P h
rt
H

LO
CD
CD 19

32

19
22 о

LOО)
CO
CN
CD

D
as

 C
ab

in
et

 d
es

 D
r. 

C
al

ig
ar

i
D

ie
 N

ib
el

un
ge

n
M

et
ro

po
lis

Fo
ol

is
h 

W
iv

es

Q
ue

en
 K

el
ly

D
er

 G
ol

em

Fr
an

ke
ns

te
in

Th
e 

Br
id

e 
of

 
Fr

an
ke

ns
te

in
W

hi
te

 Z
om

bi
e

N
os

fe
ra

tu
 -

 E
in

e 
S
ym

ph
on

ie
 d

es
 G

ra
ue

ns
R
hy

th
m

us
Ta

bu
: 

A
 S

to
ry

 o
f t

he
 

So
ut

h 
S

ea
s

Fi
lm

Br
ok

en
 L

ul
la

by

Dr
. 

M
ab

us
e,

 d
er

 S
pi

el
er

W
in

ch
es

te
r 

'7
3

La
 P

as
si

on
 d

e 
Je

an
ne

 
d'

A
rc

Th
e 

C
ab

in
et

 o
f 
Dr

. 
C
al

ig
ar

i
Th

e 
N

ib
el

un
ge

n
M

et
ro

po
lis

Fo
ol

is
h 

W
iv

es

Q
ue

en
 K

el
ly

Th
e 

G
ol

em

Fr
an

ke
ns

te
in

Th
e 

Br
id

e 
of

 
Fr

an
ke

ns
te

in
W

hi
te

 Z
om

bi
e

N
os

fe
ra

tu

Ta
bu

: 
A

 S
to

ry
 o

f t
he

 
So

ut
h 

S
ea

s

Fi
lm

Br
ok

en
 L

ul
la

by
 (

Th
e 

M
an

 I 
Ki

lle
d)

D
r 

M
ab

us
e 

th
e 

G
am

bl
er

W
in

ch
es

te
r 

'7
3

Th
e 

Pa
ss

io
n 

of
 J

oa
n 

of
 A

rc

C
ab

in
et

 d
u 

D
r 

C
al

ig
ar

i

Le
s 

N
ib

el
un

ge
n

M
et

ro
po

lis
Fo

lie
s 

de
 f

em
m

es

Q
ue

en
 K

el
ly

Le
 G

ol
em

Fr
an

ke
ns

te
in

La
 f

ia
nc

ee
 d

e 
Fr

an
ke

ns
te

in
W

hi
te

 Z
om

bi
e

N
os

fe
ra

tu

R
hy

th
m

us
Ta

bo
u

Fi
lm

L'
ho

m
m

e 
qu

e 
j'a

i t
ue

M
ab

us
e 

le
 j
ou

eu
r

W
n
ch

es
te

r 
73

La
 P

as
si

on
 d

e 
Je

an
ne

 
d'

A
rc

Ро
бе

рт
 В

ин
е 

/ 
R
ob

er
t 
W

ie
ne

Ф
ри

ц 
Л

ан
г 

/ 
Fr

itz
 L

an
g

Ф
ри

ц 
Л

ан
г 

/ 
Fr

itz
 L

an
g

Э
ри

х 
ф

он
 Ш

тр
ог

ей
м
 /

 E
ric

h 
vo

n 
St

ro
he

im
Э
ри

х 
ф

он
 Ш

тр
ог

ей
м
 /

 E
ric

h 
vo

n 
St

ro
he

im
П

ау
ль

 В
ег

ен
ер

 /
 P

au
l 

W
eg

en
er

Д
ж

ей
м

с 
Уэ

йл
 /

 J
am

es
 W

ha
le

 
|

Д
ж

ей
м

с 
Уэ

йл
 /

 J
am

es
 W

ha
le

В
ик

то
р 

Х
эл

пр
ин

 /
 V

ic
to

r 
H

al
pe

ri
n

Ф
ри

др
их

 В
ил

ьг
ел

ьм
 М

ур
на

у 
/ 

Fr
ie

dr
ic

h 
W

lh
el

m
 M

ur
na

u
H

an
s 

R
ic

ht
er

 / 
Х

ан
с 

Ри
хт

ер
Ф

ри
др

их
 В

ил
ьг

ел
ьм

 М
ур

на
у 

/ 
Fr

ie
dr

ic
h 

W
lh

el
m

 M
ur

na
u

А
ла

н 
Ш

на
йд

ер
/A

la
n 

S
ch

ne
id

er
Э

рн
ст

 Л
ю

би
ч 

/ 
Er

ns
t 

Lu
bi

ts
ch

Ф
ри

ц 
Л

ан
г 

/ 
Fr

itz
 L

an
g

Э
нт

он
и 

М
ан

н 
/ A

nt
ho

ny
 M

an
n 

|
Ка

рл
 Т

ео
до

р 
Д

ре
йе

р 
/ 
Ca

rl
 

Th
eo

do
r 

D
re

ye
r

Д
ок

то
р 

К
ал

иг
ар

ид
ің

 
ка

би
не

ті
Н

иб
ел

ун
гт

ер
М

ет
ро

по
ли

с

Q-
(D

c.(D
CD

(0
2
-D
< Ке

лл
и 

ха
нш

ай
ы

м

Го
ле

м

Ф
ра

нк
ен

ш
те

йн

X -
X
X

(D
3 t
X  X  

2  1  

Я  c

rt Я ■У-

X
ID
ОCO
< Н

ос
ф

ер
ат

у 
- 

қо
рқ

ы
ны

ш
 

си
м

ф
он

ия
сы

ГОц-Q-
_□ Та

бу
: 

О
ңт

үс
ті

к 
м
ұх

ит
та

р 
та

ри
хы

Ф
ил

ьм

XQ.
X
£
'o
CDID
X(Di_
'(0 О

йы
нш

ы
 Д

ок
то

р 
М

аб
уз

е
В
ин

че
ст

ер
 7

3

XIDГО
COГО
X -
1—
Q.
<

ГО
X
Xro
*

>ҺЧ
Г-- CO О) О CN CO N- LO CD со

LO LO LO U> LO LO LO LO LO T_ CN СО N" LO



Ү
 т

ар
ау

КИНО 1 .ФИЛЬМОГРАФИЯ 277

О

° (0(0 а)
й "0) (D

0)
О

(0
>

М-см
О)

СО
СМ
О)

О)
см
О)

(D
"О
(Я

о
(Яго

(Оо:

ГОсо
D)
_1ГО

-QГО
О

о

(О

>

"О
(Я

(О
О

ш о)
’MI "О а> ф 

в  LL

9- озс

| !
ш ;=

9- го с

| !
ш ;=

2 о 
^ § - 
Q .  Q
q; г̂о
5 -2

СО I

ГО
"ся
Q .

I03 c
Q_°

CO ^
O) ^ о
Ш S.Ji0- <=, S

Ю
Q .
CO
t; ^
Ш .2
8 -e
Q . CL) ГО X

CO
X
03

*

ГО
"ся
Q .

CD
H
3c

CO
x
03

*

f  E
03 ‘2

*  о

f  E
03 ‘2

*  о

3>-
CD
X
0
* *r
03 _Q

t "
I 1ГО (01= MI

■e-
2
I—SO­
TO

ID

Г
X -MI
Q .
CL)

£
О

^ _Q
03 q
% > ,  
=Q 033 g2 x
03 %3 03

ID



278 ҚОЗҒАЛ ЫС-БЕИНЕ

соO'
О )

f  Е(О кФ
* о

о

f  Е
(О кФ
* о

-Q _Q
5 5(О _о 
L- ц_О го < ю

f  Е
(О кФ
* о

CD

f  Е(О кФ
X о

(Я С  
'5= О|£Н о. 
с  |(О £3

О
О )>

О

пго
Q -
(D
Е'Ф*5 ГО
•9 тз 
СО сго 2

Q .
CL)
СО

g Ц5 ®CD ю

> ГО
£= E го го 
^  О

О

С£

о

го
LQXгосе со . о  о (Л 

 ̂ го СІ со

о

5̂2dА2dн

-8--8-

^ 5
ГО т(О -Щ
СС>

CD

|= го ГО о  Q- о. го го
,ф о

О

Го Го
И
X ф

О  Го8 го
Д  о
1=1 - 5

CD

О



КИНО 1. ФИЛЬМОГРАФИЯ 279

(Л
Е о сл
(Лосо Ш О )

I £76 £
(О о

LL > СО X

-2 .2 го го с  с 
< <

>-

(Л
Е о сл
(Ло
со

^  -Q

СО X

го го 
го го с с 
< <

О )сго.£=
СО ^ Е

го
О

-Ө-
-8-

^ 5
хm Jz (О -2l=t §

ю ^
я  (Л X -Q _ ГО
1 °-
ІІ
1 |  

СО >  
I -  р >

О

^ ГО 
* 2> О- о о го
£  9
X  'С  
Q . £= X ГО 
< X

-8-
-8-

^ 5
m Jz го -2 
СС>

СО

О

-8-
-8-

^ 5
m Jz (о -2 
СС>

-8-
-8-

^ 5
m Jz (о -2 

С С >

9- го с

| !
| 5
s i
^ го
l i t

9- гос

| |
ш ;=

f t

9-  го с

| |
ш ;=

f t

го
ID
О- Е>Го Го
ИX го
О со

о. го
ID
О- Е>Го Го
а-ё

Gi­ro
I D

Q. S>Го Го

Gi­
ro

I D

cL s>ro ro
g-g

CO

4J
(Л

ГОg ro 8 ел 
Д .  о

Xо

-8- § 
ГОg ro8 ел
Д о

со

ro ^ 
g ro 8 ел
Д  °

о. го
2 Е

Го Го
ИX го
o w

о
Д  о

Q -
-Q

О  го

госед
-Q
ГОСС

>•Го -ге го

І
-QX
-QІГCL0 ІГ
1 Id >, о 

f -  о : го х о. х ГО о
t *о X

О (О ^ *



280 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

о CO CO CO CO Is - CO Һ -
с о « 3 I"- « 3 « 3 h - I"- Һ -
О ) 0 3 0 3 0 3 0 3 0 3 0 3 0 3 0 3

с
03 03

0
0 3
с

c

0
t o

0
c
0

0
N

т з
• 0

с о

о
0

" с
LU

0
=3

: 0
D 3
0

"O

0

0
c 0

c
0

0 3
c
0

_C

0
"О

с
0

" 0

0

0
0

0
>

о c F ( 3 =3 с ь "О
-Q 0

0
о
0 E

0

0
0

0
_ l 0

о
0 X

=3
00 0 :<3 03 0

E
03

C J _L CL CO C J < C J IX

"О
L

0 3
O ) ~ o

0
o

(/3
0

— 0 LU 0 I X
0
CD
C

<
0
=3

t :
CD

_ l

0
c
о

CO

c 0
C 03

_ 0

C
0
Q .

03

DC

0
- C

о

О
0

- С

С

С
0
О

0
F

CD 03 E О F U ) (/3 <
(13 r

_3 0
0 03 0 3 0

(3 03
.£_ _3 03 - C -X -X
1 - § < CL CO < 1 -

(/3

0 0
c

0

c
0 b 03 0 > с

О L L Q _ (/3 0

D
X
=3 " о 0 E 0 о

(13 E 0 (33 0 0 ‘03
- Q E о 0 0 Z3

=3
С
0 ь

0
CD
C
0

О
о
0
0

0

0
c
о

C
О
0

03

Xo.£=
0

=3

a

О

=3

"О

0
О

0

Е
0

_l _l w CL _l _i < < _|

0 0 0

0 0 0i_ i_ О О О
Q _ 0 0 0 0 0 £_ £_ С
0
Ю E

CD
E
CD

E
CD

E
O )

E
O ) 2 1 2

Q . 0 3

0
_Q

_X X _X _X X
E Е Е

F X X X X X
□ c 0 0 0 0 0

0
:> О О О

CO

c

О О О о О Q . о. о.
■ 8- 0

LD c

0
LD c

0
LD c

0
LD c

0
LD c

0f=L
X

0
се
X

0
сеX-в- 5 Q_ 0 Q . 0 Q . 0 Q_ 0 Q_ 0 03 03 030 0 b 0 b 0 b 0 b 0 b CD со со

О 00 i_ 0 3 i_ 0 3 i_ 0 3 i_ 0 3 i_ 0 3 ? :> :>* n X 03 X 03 X 03 JU 03 JU 03 X X X
CL —) CD 2X CD 2X CD 2x CD CD CD CD CD

n
О 00
icГ X О сз

(13 о
"n 0H0X

Q .
0 i < се

P
3

aCl
0

> +
*

X
0
Ц-

X

20
0
с ;
0

Q _ О X 0 (13 ь ;
(13 0 о О 0 H ь ; X
1_ ■ |— о o n 0 о .

(3 CO Q . 1- U
0

LZ 3 > ■
x r

0
1 = > - *

0
>

0
х г <

LO CO Һ - CO 0 3 О с м
t \ | CM t\l CM CM CM аз с о аз

ft
H

ID  ^<5 0 I= -Q _ (0
1 °- 
ІІ 
i |

CD >
l_ P>

О

Q_ 0
5 E

О

LD c  

Q_ (05 E Q_ 0
5 E

Q_ 0
5 E

Q_ 0
5 E

LO
LO
03

0
0
0

CL(0

О О

о.
0

EX a)Q.О _
5 Q

0
О



КИНО 1. ФИЛЬМОГРАФИЯ 281

CD
О )

CM
CD
О )

О

О

<

О

“ > Е0J (О

о <я
СО О) 
<г СО

Я03 °F  со

О

п
CD
О

CD <—I тз

О  Q -
ЕCD (О

СО

Е 3
сл  со

3  □

О

о .
CD

П
CD

■=1 CD 
О .
О  _

5 Q
CD 
О .  
LQ !

'g £
CL CD

'g £
CL CD

CD 
Q .  

LD ,

S £
CL CD

CD
Q .

LD C
о О

O  £
CL CD

9 -  CO 
c

| !
Ш  ; =

9 -  со
c

| !
Ш  ; =

^  =5 
9 -  со 

c

| !
Ш  ; =

Юо
CL C  

Q -  §

h" "9
О .  О

<  a :

CD
I D

О. E>
CD CD

H
X  ro

S "
t >8 ш
У  сл 

Д  о

CD
I D

a .  £ >
cd cd

H
X  ro

S "
t >8 ^8  сл 
3 -  о

Q .
CD 

I D

cL s>
ro  cd

H

Q .
CD 

I D

a. £>
ro  cd

з-ё

^  c
- 8 -  g
CD X *g ro 
У  сл Д. о i=I —)

CO
X
о

- 8 -  I
CD X *

g ro
8  слДо

о

■=Г CD
о .
о  _

5 Q

ч :

CL

Q .
<

CO

to

to •— roq; X ^
E  S P

X  >=>■ >- ro

- 8 -
2
I—
Q ..ГО

I X
> ,  о  
f -  X  
CO X  
Q -  X  
CD о-Ө--Ө-o 2
0  I

1  о

H Q- 
O  CO

о P
. . h -
> ,  X  

LD X  
CO > +

?  ' o -
X  CD1 s
> .  p :  
^  цro 'zr

X
CD

x At 
l d  ш  
2 q;0 x
со a j

1 &. >  о

X
X



282 ҚОЗҒАЛ ЫС-БЕИНЕ

CM LD
CO
CD CD

(D
TO
(Я
О
JO
U

TO
(Я
Ф (D
E C

> ГО CDQ.
F

-D О 
(Я =5ro 0) о

> _І CD 0

>.
(О
О 'О
і_ і)
s І 

°  £  

"  «  

о w
о

<u
Eй <D2 со
° S: x >■ 
. <o3 °
- I

<D

CM
CDO) CDO)

о (U (Я c d) CD

_ l  О  0) m 
I— TO > о

° £

2 « 
О  w

О

>

ГО !*= 
CDО) го 
-С О) 
I -  CD

(D(ЛQ.
(Я
Ф

Q

TO
CL)

q :

TO
(Я
U CD
E c
ГО CD 

TO О  <л 3CD О 
_ l CD

О
(Л

о 05 oФ 0 ‘CD
Q

> 0 0 )  <

О

CD
Q_ ^
о  £ CD 

Q. 
LD !

'g £
Q_ CD

CD 
Q. 
LD !

'g £
Q_ CD

Ю
Q.
0
Ь , ^
Ш .©
8  €  
Q. CD 
ГО X

Ц  -
m

CD >

Ц  -
m

CD >

Ц  -
m

CD >

Ц  -
m

CD >

Ц  -
m

CD >

Ц  -
m

CD >

Ц  -

CD >

Ц  -

CD >

(D
H  'cc

О) О  
^  (D 
C t CD 
X  C  
ГО ГО

CD CD

ГО _Q 
2  Q_ О- ГО О c[

CD X -q: x

О _Q 
^  X
> *  ro 

LD X

§  Q .
CO CD _ 00 ЗГ (0
5 ra
^  LD

Ш nr 
CD

Q .
> +
О < ro

LO
> ■
3



КИНО 1. ФИЛЬМОГРАФИЯ 283

оҺ-
О )

LOҺ-
О )

О
0_

(О
N

о
(О
0
CDС.
1 га
О) о  
-С о  I- со О

га (Я
(О
£  !ё
я  ' с  
CD .Е 
< =

о
0_

(О
N

го

О

(О
0_ v  -  

О) о  
-С о  
I -  со О

о
о_

-QГО
N

п
о
Q .

О

а  (Я

 ̂ Я 
£  £  го '?=
CD £  
< =

О) о
 ̂ О) 

c t  CD X С ГО ГО

ГО о
 ̂ О) 

c t  CD X С ГО ГО

0J О)
ИX га

■е- °
CL) CL) (L) CL)

О  vu 
У  (ЯД. о1=1 “5

Ш Сс; =  га ш Я га Я га Р  о  0_

° 5Q . tго га ю -Q 
О  о  

0_ (Г

Ш с с; =
R <я й <я
°  О  CL Q-;

° 5О. t  
го га

ID  -Q
о  о  

0_ (Г

f  Iга о
X  о

л

S I
X  г  
го о  EL С/)

гош
га го га (и о  £  
го го>-г га 
J  (Я 
О  (ЯN я СТО

гош
га го га л) о £  го го>-г га 
J  (Я 
О  (ЯN га еГО

га го га л) о £  го го>-г га J го
О  (ЯN га
ез: о

гош
га го га л) о £  го го>-г га J го
О  (Я£ го
ез: о

гош
га го га л) о £  го го>-г га J го
О  (Я
£  го 
е^: О

О
га го
^  О

о
1=

о .
югосо

о .го

л
ч:

-0 Ш ГО

0
* о . 
го го

I 1< о

te
Рн
te
н

С
оқ

ы
р 

кү
йе

ул
ер

 
Э
ри

х 
ф

он
 Ш

тр
ог

ей
м
 /

 E
ri
ch

 
M

ar
is

 a
ve

ug
le

s 
Bl

in
d 

H
us

ba
nd

s 
Bl

in
d 

H
us

ba
nd

s 
19

19
vo

n 
St

ro
he

im
А
қы

м
ақ

 ә
йе

лд
ер

 
Э
ри

х 
ф

он
 Ш

тр
ог

ей
м
 /

 E
ri
ch

 
Fo

lie
s 

de
 f

em
m

es
 

Fo
ol

is
h 

W
iv

es
 

Fo
ol

is
h 

W
iv

es
 

19
22

vo
n 

St
ro

he
im



284 ҚОЗҒАЛ ЫС-БЕИНЕ

смсо
О )

О-см
О )

со
LO
О )

пГО
(Л

о о
О )с
<

го
о

(Лгоо

О О
гого
О

О
го
о:

Е
со

О

ГО Q

I-  >■

О

0
1 §

О-
со
О )

g f
§1 го го _| —
"D 
ГО

Его
-С
Ого
о
>4

с  Е 
3 5
.О о  
го го

—I -О

£
о
CL

З .І
X ®

со

0-1

£о
CL

3 .1
X I  
-8-2
х w

И

со
(Л

>.

сг о

О  <  
X  (Л5 Ш<  =5

ГО Си1= Q- 
о_ О 
го о  -Q го 1= 0_ >.

£  =5 9- го Д  с

| !
| 5
s i
^ ГО
l i t

ю ^ 
СО (Л 1= -Q_ го 
1 °-

i l
1 |  со >  
I -  р >

Го Го

ИX CD

■е- °

о
О  Ш У  (Л

Д  о
1=1 - 5

>.

£о
Cl

3 .1
X I  

-8-2
х w

И

со
(Л

>4

5ГО
3
<

го
% -S 9- ̂  > >- 

L0 О О

сС Ц го
го
3 -С
I 5



КИНО 1. ФИЛЬМОГРАФИЯ 2 8 5

о
CD
О)

(О ~о

и Л)ГО
Q ЕО) ПЗ 
х :  . с  
I -  О

О

О
о
О

О

О

го
О

□  
о  
(Я 
(и 
;д 
mГО

го ■д

и
Q  ЕО) ПЗ 
х :  -С  
I -  О

О
О
(Я

го
О

соГОго
о

О )го
>го
со

о

>
о
О

госо

О
>
пго
0_

гоос

ГО ГО
Е 3
(Я Го

3  □

с  Е О

ОС

о
-Q
Е

о
ОС

Gi­ro
3

сг о

го го С= 0- 0-0 
го о  -Q го С= 0_

Е
оCL

З . І
X  ®

-8--Ь  
X со

Si

£
о
CL

3 .1
X I

- е - 2
X w

I I с  > с  >

 ̂ го
X

О  VD 
У  (ЯД. °

1=1 - 5 X

>
О )

?  'о -.Q ГО
р5. чх  С
я  ■ ?^  XВ= ш <иCL ьг: I—

^  О 
Го ■& С 2

X  о

q:
сго
0

1 -С 
|  5 1|

о g
I 1ГО (О
|=  ч:

го q; q: го
£  3

Q .
О

О

*

q:
-Q

гоюго
о

q-



286 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

СО
LO
03 1

9
5

7
 

I
CO
CO
03

CO
CO
03

h=
CD

1
9

7
9

 
I

1
9

7
6

 
I

см
со
О)

со
со
О)

со
со
03

см
со
03

о
Һ-
03

со
со
03

te
Рн
te
н

со
03

СО
см
03

1
9

2
2

1
9

2
6 CO

CM
03

CO
03

1
9

3
4

1
9

4
4

1
9

4
5

W
in

d
 A

cr
o

ss
 t

h
e 

E
v

e
rg

la
d

es

>p
E
"x
0
.£=

Ч
ГО
E

І -

c
ro
£
ГО
CO
ГОZZ

>c
0
E
ГО

ro
0
ro
0
ro
CO

c
ro
ro

ro
CQ
6

0
rozz

c
c
(0
>
0
b
c
0
0

c
'ro

=3
ro
ГО
c
0

го
'х

(0
_ |

го
(Л
03
со
>4
"(Л
го
тз
о

тз
го
с
Е
аз
о
гоZZ аз

>
LU

го
о .
аз
ого
тз
с
аз
_ |
аз
с
го
го
X
О)

Е

Е
о
о
со

0
X
го
ТЗ

го
со ~2
го ^  
С 1  
Е  с

1 «  
2  ш

тз
с
§
го

ZZ

ZZ
■с
О
~z.
гоZZ
о

о
о
с
аз
~Z.

03
c
03
0

T3

0
0
rozz

ro
c
ro
0
CO
ro
ro

CO

T3
0
ro
m
>4
03

Q
X

0

ro
0
c
0
E
0

(Z
c
0
0
ro
E
<
c
<

T3
c
roZtZ
ro

1to
0
_l
rozz

W
in

d
 A

cr
o

ss
 t

h
e 

E
v

e
rg

la
d

es

> .
E
"x
0
.£=
Ч
ГО
E
i -

t=
ro

£
ГО
CO
ГОZZ
I -

>c
0
E
ro
ro
0
ro
0
ro
CO

c
ro
ro

ro
CQ
0
0
rozz

'Е
c
(0
>
0
b
c
0

0

c
'ro

й

"х
о
ь=
гоZZ

го
(Л
03
со
>4
"(Л
го
тз
о

тз
го
с
Е
аз
о
гоZZ аз

>
LU

го
о .
аз
ого
тз
с
аз
_ |
аз
с
го
го
X
О)

Е

Е
о
о
со

тз
с
5
го

ZZ

zz
tz
0
~z.
ro

zz

0

0
0
c
03
~z.

03
c
03
0

T3

0
0
rozz

ro
c
ro
0
CO
ro
ro

CO

T3
0
ro
m
>4
'0
Q
X

0

ro
0
c
0
E
0

(Z
c
0
0
ro
E
<
c
<

~o
c
roZtZ
ro

1to
0
_l
rozz

L
a 

fo
re

t 
in

te
rd

it
e •ro

Gi­
ro
c
0ГО
ГОQ.
E
£

t=
ro
£
ГО
CO
ГОZZ
I -

ro
-ro
0
ro
ro
ro
'c
0
E

•ro
-ro
0

ro
CD
(0
ГО
ГО
ro
E
ro
_l

c
c
(0
>
0
b
c
0
0

с
'го

X
го
(Я
с
о

го
'5

(0
_ |

го
(Л
'аз
со
>р
го
го
тз
о

го
•го
с
Е
аз
о

аз
>
LU

с
X
го
с
аз
тз
го
го

го
аз аз
о  Го 
-С >*
со о .

Е
о
о
со

X
аз
Е
го

с
го
>
го
_ |

zn
X
0
c
03
~z.

03
c
03
0

ro
X
£
03
_l

ro
c
ro
0
CO
ro
ro
CO

c
ro
T3
0
X
O"
c

’0
Gi­
ro
0
X

ro
0
c
0
E
0

(Z
c
0
0
ro
E
<
c
<

~o
c
ro
X
ro

1
to
0
_l

Н
и

к
о

л
ас

 Р
ей

 /
 N

ic
h

o
la

s 
R

ay

ГО
ГО
О
_l
ZZ
Q.
ГОГО
О
—>

XCO
0

-Ө-
ГОCO
0
*

>*
ГОГО
0
_l
-C
CLГОГО
0
3

xCO
>.
0

-Ө-
ГОCO
0
*

>ro
ГО
0
_l
ZZ
CL
roГО
0

—>

xCO
>
0

-Ө-
roCO
0
*

>ro
ГО
0
_l
zz
CL
roГО
0

—>

xCO
>
0

-Ө-
roCO
0
*

>ro
ГО
0
_l
-C
CL
roГО
0
)

xCO
>
0

-Ө-
roCO
0
*

>го
(Л
о
_ |
ZZ
CL
го(Л
о

—>

Xсо
>о

-Ө-
госо
о
*

>го
(Л
о
_ |
ZZ
CL
го(Л
о

—>

Xсо
>о

-Ө-
госо
о
*

>гогоо_|
ZZ
CLгого
о

—>

Xсо
>о

-Ө -госо
о

*

> 4го
гоо

_ |

ZZ
CL
го
го
о

— >

Xсо
о

-Ө -
госо
о

*

> 4
го
гоо

_ |

ZZ
CL
го
го
о

—>

Xсо
о

- 8 -
госо
о

*

го
гоо

_ |

ZZ
CL
го
го
о

—3 

Xсо
о

с ц

- 8 -
го
соо

з с

>
го
гоо

_ |

ZZ
CL
го
го
о

—>

Xсо
>о

с ц

- 8 -
госо
о

X

азс
аз

_ |

N
LL

|_
X
03

с ц
= г
X
Q -

е

о
р- Е
О :р го
=1 w 
5  со
со тз
го >с[ го
О. а
Р о
S  О
ш >

Ё.-Ё-
M

"8" -£= 03 Q- 
S 03
£  § 
Һ- j_,Q- t  ГО CD 
ID -Q 
О О 
CL QC

M

"8" -£= 03 Q- 
S 03 
£  8 
h- J_,Q- t  Го аз
ID -Q
0  0 
CL QC

0
T3
>
03c
X
Q-0f=L
X
CQ
X -X

0
T3
>
03c
X
Q-0ccX
CQ
X -X

0
T3
>
03c
X
Q-
0
X
CQ
X -XbG

0
T3
>
03c
X
CL0ccX
CQ
X -XbG

ro
T3

§
>4
m
Gi­rof=Lc;ЭХ
0>
Xc;c;X
LQ

Д
ал

ад
ағ

ы
 ж

ел

I-
-QЬсГГО
CO'02
Q.
эХГО

эхroc;ro

'0
CDCL
кxc>t-

s
CD
>

X(0
£
X
0
d

(0соCL
X
Xэхго

ъс
Xс;(0ю
(0с;
<

соэхго
L0
X1—ого
ч:о

CL
азч:X
азі*Гн
аз
о
XЦ-CL
аз

аз>4аз
X

о .
азс;
азю
&о
хLi-
аз

NазсоЭХго
1=

о

аCLго
о

‘Ёго
Xго

х
о

S I
го

^  .1
5
X

X
E
c;ro
Xro

ь

§ s
0  X

03
X
030

Q-
-Q
ID
|2

0
'x
CL
0
'Oro
ccro
30

1—

rof=L
5 £2 

1 1  
1 1

0
X0
0CL
ъс
-Q
c;0
XGi­ro
<

cc
X0
X
>>
X0Ц-
c;014-0
3C

X
ҺН

со Is - CO О) 0 см (О М- LO со Һ- со
м- O' O' U3 LO U3 из из из из из из СМ CO M" из CD CO 03



КИНО 1. ФИЛЬМОГРАФИЯ 287

хГО
V  > .  

£ !  
х £

со
О)шГО

ГО
CD
<го

(ЛГО Я 
□  ^

XГО
О > , 
£ 2 
х £

СО

О )шГО
Е >

X

О
CD
<
CL)

О X

го
Его го
-я |§
я  о

ГОго

-Q
О
X

Q .  го ГО (Л Ю СЯ 
О  О
□_ X

ГО >>о го 
X  X

о
е
X
о
£l=t

Го ->>о го X х

о
е
X
о
£l=t

о
е
X
о
£l=t

-ө-
-8-

^ 5
X
я ^го -Щ i=t §

О

го
ч:
LQ _ГО

5 ^ГО ГО
О  О

О

го
ч:
LQ _ГО

5 ^ГО ГО
О  О

гого ~о 
*  m

і  Ө
н Я Го 
О  Я  с  ГО СЕ — 

LQ О  О

Го ->>о го 
X  X х  О

§; еLQ g
»5-2 Е ° с 2 
ьі ш

<

ш з “ ю 
ш и

I »
Б Іо

СЦ го
Q .X

= Г Я °С[ Го



288 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

19
44

19
40 соО)

со(ОО)
смсоО)

со
LOО)

сосоО) 19
54 LO

LOО)

ей
л
ей
н

сосмО)
сосоО)

со
соО) 19

42
19

20

19
19

19
20

19
25

(О"чГО) М-О)
(О
LOО)

о
LOО)

И
ва

н 
Гр

оз
ны

й

-С
го

о 
0 (иGi­ro
о
ГО-С

(Я"Осго
LL
=3о1_1_

о
"D
о
о
ОгСоо-С
со

О)о
о
го

5

о
о
>-Q
ГО
СО

гоо
го
Е
<
я"о
го
Е
<

"сО

го

го-С
с
о

сго■а
ш
о
0го
ш

0
го
0_
0 
с го 
Е

1  
<

CDс
>
_|
£
сCD
'0го
□

а)

§
-С
CD
LU
0
ъ
гого-Q
гоX
со

го
со
£
о
и
о
го
со
£

с
>* р
Ъ ё
СО CL
я о 
 ̂ 0 

< а

го
со
X
□
го
Е
готзго

с
го
JDго
<
гос
о

Ьсо и

я=
:Хп
р
го
X

CLгого
со
CD
со
го-С
I-

соо
го|_|_
го0го
го

го-С
I-

го
-Q
гос
о0гого
X
го
"О
g s
>ч =5го о 
СО О

го
0го

соCD

Iv
an

 t
he

 T
er

rib
le

JZ
го

о
(ЯгоGi­
ro
о
го-С
1-

(Я~осго
1_1_
=3о|_|_

о"D
о
о
ОгС
Оо-С
со

О)
о
о
го

5

о
о
>-QГО
СО

гоо
го
Е
<
го"о
го
Е
<

"со

го

го-С
с
о

сго"О
LU
о
0го
ш

0
го
0_
0 
с го 
Е

1  
<

CDс
>
_|
о
сCD
'0го
о

г̂о

§
-С
£CD
LU
0
ъ
гого-QгоX
со

го
со
£
о
и
о
го
со
£

с
го
осо
госс
<

г*
го
со
X
о
го
Е
го"Ого

сX
X
ЕX
со

&
Xп
р

СЗ-ГОго
со
CD
со
го-С
I-

соо
го1_1_
го0го
го

го-С
1-

го
-Q
госо0гого
X
го
"О
g s
аГ оСО Q

го
0го

с0CD

1

Iv
an

 l
e 

te
rr

ib
le

го
'Го
оо
го
го"О
(Яс
(Я
'го
(Яго_|

го
Е5
ого
о

оо-Со
го"О
о
Xо
о

CD
О
О
го

О
О
>-QГО
СО

гоо
го
Е
<
го"о
го
Е
<

0
'гоXсг
0го
X
со

сго■а
LU
ъ
0_го
<

гоXа-
15X
Cl

со
с
'clо
1-1

0
'о
'Го
го■агос•го
■го
со

го"О
го
Е
Его
го § 
Е го 
:2 Ъ 
х 0
-с -Е
го 0 _1 со

го
со
£
о
и
о
го
со
|2

с>4го
осо
го"О
госс
<

го
со
X"О
го
Его"Ого

сX
X
ЕX
со

&
Xп
р

го
Е
Е
о0
"Осго
CD
го_|

0
го
го
Е
сооX£3
го_|

•го
•го>
го
-Q
го
-Q
Его0
'го
>с
1j

го
0го
Ес
оCD

С
ер

ге
й 

Э
йз

ен
ш

те
йн

■ а
о|_|_
сМ=о—>
сеQ.о
е
Xо
N
СС

ссго
0_
XМ=
■ с
<
Xго
1=
CL
1—CL
<

гоX
Е
го
со
Gi­ro
Сс;>4
е
с;<0
1 1  
0 X 
О LL

гоX
Е
го
со
Gi­ro
Сс;>4
е
с0
|  |  
0 X
О LL

Сго
NГО

го
ш
XгосогоbG
гоX
с;
СО

сго
NГО

ГО
ш
XгосогоbG
гоX
с;
СО

сго
Nго

го
ш
XгосогоbG
гоX
с;
со

сго
Nго

го
ш
XгосогоbG
гоX
с;
со

го
го-С
о
XX
с;сго

X —с Q-CL ГО 
ГО .£=
=г О

-Со0

X_|
0с
ш
XXю
2
1—оXCL
со

-Со0
j5X_|
0с
LU
XX
ю
2
1—оXCL
со

-Со0
ъX_|
0с
LU
XXю
2
1—оXCL
со

-Со0
j5X_|
0с
LU
XX
ю
2
1—оXCL
со

-Со0
ъX_|
0с
LU
XXю
2
1—оXCL
со

-Со0
j5X_|
0с
LU
XX
ю
2
1—оXCL
со

>̂ го
£ =39- го
2  I

р

| 5
s i
^ ГО

l i t

■а
го
о
X
о
>4о
X

Sj2
"  5о го 
х  X

со
0X
X
с-Со —э
Xо
Б
2
X
Xо
N
СГ

CDсго_|
N

LL
1_Xго
сц
=гXCL
е

■а
о1_1_
с-Со—}
сеCLо
е
Xо
N
сг

XГОсо
X
Id
5.ГО
го

'I0
се
го
Q.
го
X-
'х
со

£

оо
се
1—CL0
1-

СО
’с;0
сС
О
3

1-X
ІГ
<

ІГго
3
C l

-Q>.
>ХГО1-Xго
3
X

го
XGi­ro
<
го"
XGi­ro
<

го1—ІГго
с;эх
<

0о
-QU-
-Q
3
X-
X
го
со

с;гоэх0

£XCL
го
1=

'х
0о
CL

CD

X-
-Q —
3 |
г®го '5
ГО X
о го TZ 0 ГОbG о

>го
с;ою
гоого
гоX
>с;о
L0

с
X"©bG
Xэхго
С0L0
го О
1 с 
< &

XCLCLго
L0
2
ч:
2го
ч:го

'х
р-
югоCL
<
X>4CL
>.
>4
о

-8-
2
Q.

0ІГэх>■
X-
0
с;го

0СЗ-
ГОі*ГX->■о
го

сго

X0
2

со

X 5
3 5

ъгг 3

3X
0эхго
Nоher
го
эх
>-

и
О) о т— см СО м- LO со Һ- о смCM со со со со СО СО СО со т_ см со М- LO (О Г-- со О)



КИНО 1. ФИЛЬМОГРАФИЯ 289

соq-
О )

0>ІГ
"О

со
Q .

Е <л
^ -о
О со

0>ІГ
"О
00̂

Е (л

О со

О

0 О О
> > "О

О . £ 5 0
0 СО О
О
0

_ 1

О О
X Ш

-0
Q .

(Я(D </)Е oj 
Е Е
о  о

о  X 
3 ,

х X X х X х

о  X 
3 ,

X х

о  X 
3 ,

X х

о  X 
3 ,

X х
ГО >>о (ОX х

ГО >>о соX х
ГО >>о соX х

L0 о

q: Ь q; (и
CD

(Оa) Q-X .Е
2  о  0 0 О х

0
0 Q-х .Е
2  о  
0 0 О х CD

0
0 Q-х .Е
2  О  
0 0 О 0- CD

ZT
і  I
5 а
4- О  
О  ю
о  _

0 й-

9- 5,
-Q О .3 го

0

СС
о .



290 ҚОЗҒАЛ ЫС-БЕИНЕ

CD
СОО)

LOCN
О)

(Л
U
ОС
ТЗ
о
CD
ГО

(Л
и
о:
тз
о
ОГО

CL

Е.го
го

-С
О

го
-С
О

го
-С
О

со
см
О)

го
!с
О )

О

го
О )

О

>го
ГО

ТЗГОГО
'Го
Е

го
со

госо

О

^ с; 
о.
(I) го

го
О

=г О =г О =г О

гоо.го

О <
се І 
8.І 
е  :

Е
<

Е
<

о_с
со

го-С
О

го-С
О

о
о-
О)

ого
о
ь

ОГО

ОГО
О
Ь

ОГО

Һ-
О-
О)

см
LO
О)

2

2

гого

Һ-
LO
О)

>

<

>

<

£

ГОго
о
тзГО

го-С
о

2

го
-С
О

О

го
-С
О

го
-С
О

го
-С
О

=г О =г О =г О =г О =г О

Щ о-
Q . ГО 
ГО -£=
=г О

<
го
>р

ГО
СО

ГО
О

2го
X

О-со

го щ
ГО LO 
Z3

СО ^  Го 
^  l=t £= 
х  X  s

Р 2 S.
5  й со

s -g ®
О  ГО
я го о 

L 0  ^  - 5

Gi­ro

X £  С 
Р  о . t  го го 
^ =г ОС
Q -c 'SГо о 
о  го гоГО ГО -С
L0 ^  О

со ^̂ го
о  I О- 

і Ч ц
О -  С  " О
е  .2  го

LO ^  Q

CD
см
О)

со
О )

со
О )

госо

го
CD

I S'
Q- с  
го -2 
о го 
го го

L 0  ^

со
О )

госо

со
го

"О

о

го
L 0

го
□



КИНО 1. ФИЛЬМОГРАФИЯ 291

О)
см
О )

го
Е

го
Его
Ого

го
Е

го
Его
О

со
см
О )

го
О )
<го

О )
<го

ш
£
го

гоГО и,
£ О5 ■

^ го
ГО "О
1л ш

Xо Го D)m -о 
^ го

^  СО со
Q- С "Е “ .gro Ь го  ̂
го го тз

LQ ^  X I

O'
СМ
О )

ГОО. %ГО О. с
| -  г о  =  
О  ш о  го Р!
1.0 СО X

е
а  1го —go
СО X

- с  "ЕО (Ого 5
l q  I

0ч:
3

о
аго
□

3 Q .

LQ

ГОго
1л

I  | ё-±- го —
Î

 СО X
О- с  Р  
Р О (О 
о го  ̂
го го тз

LQ ^  Ш

Q .
(0

О

н -2 о го го го , 
LQ ,

О

о

О )

со
J Z
О)
Xго

О)
X

е

а  ®го ~
S °

О  LL

- с"Ео го га 3
ш

teРн
t e
Н
ҺН
X

о со LO LO
O ' СО (\| со со (\| ч
О ) О ) О ) О ) О ) О ) О )
т_

(1)
ь го
О X о

X го | _
X о

(1) т
О )
го
>
о

X
|_
X

се
о

ЭХ
о
X ZT

эх
X

> IX
го
X

X
(1)

го " х
X
со

CD
С
о

_|

го

го

3

X

о
н

ч .
X

X
со го

ш
о
X

X

2
со
X
3

о
X
го
X
о

:ГО
1—

о

а
X
гоJZ -U о 0) ю го о ш

\ - X X ч
о
1_ О  -Ө- LQ 1__ X

(1)
ь го
о го

X > - с

го
CD
ГО го

го
с
о

Е
го

X
Е
(1) го

го С J -Q
о < (Л о
>
CD
С

го
>
о

го
X
го

го
X
>4

X
х
X

£
(1)

О О го (Л г
__1 Е го

с

с го 4-1
го
-С о тз го

с
го

1- I со X о со _>

го гоЬГО
с го с.

го
с
го го

с

ОгС
Е

го
<

го
с ■О го

"о го
-Qго

CD 5
X
ъ

о
го

X
кГОГО го го го Е (Л Е

£
CD
С

го
"О
го
X

го
‘ГО
X
Е

X

X

го
ого
£3

го
го

' х
о

го

го

с
О о го го го го го

_ | си F X _ | _ |

F F
F F
о о

X X
р —

о
X

го
X
X X

го
с

го
-£=

го
-£= X

ЭХ
X

ЭХ
с
-С 2 ш >

го
н

го
н

о о о =1 =1
) X X X

С [ о X о
X о о

го
со

го
со

X
О

X п
о тз X X

с о с о

Ө с ; Ц о с ; с ; ЭХ э х
X го Е о

m
о
> го го го го

О X Е го го X X х X
* X о о (Л X X 0) 0)

ч со > 2 2 о о

з
14-
ГО
X

X
>-

X
>- со п
X -U

U- 2 се
п о со X

X
X

1-
лг

X
3 X

ю
гош

Q . го _Q го X
ГО
X
ГО
о

3
X

X
о
X

се
с ;
X

■ е -
'С

X
X

2 'о
3
S

г- го (1) го
го _Q о Ч. 1— > X
00

>- £ 3 LQ
CD
х: го го

см со LO со Һ-



292 ҚОЗҒАЛ ЫС-БЕИНЕ

л
Q .

Ю

Ф  S  
О  Ш

S га
X  S

S £ ш (0
X Q-
Q -  Q) 2 1 
о  £ о

о

га “  
га о. 
w Е 
о  > ,  
Z  W

Ф

G
■ <

- Р

К

Ш

AJ
И
н<

■щУ

D )
<

Q .
(ЛГО

ф  =3 х: го 
I- X

°  го 

£  §
£  (/) 
го х_

О  Ф  т з  го 2 ° х: о.
I— СО со

О
О )

< О

гоо
с
ф

<л
■ І  £  

g . |

о_ 3
ш го 
Lj х о

о о о

>s се

CD :

О

ф
X

§ ■ § >  

а. И
ф  Ф  

СО X

ф
X

§ ■ § >  

а. И
ф  Ф  
СО X

ф
X

§ ■ § >  

а. И
ф  Ф  

СО X

ф
X

§ ■ § >  

а. И
ф  Ф  

СО X

ф
X

§ ■ § >  

а. И
ф  Ф  

СО X

ф
X

§ ■ § >  

а. И
ф  Ф  

СО X

9- го 
с

| !
Ш ; =

ф
X

§ ■ § >  

а. И
ф  Ф  

СО X

. ПЦ

X  £

ГО (Я
І-2

=3
<

. пц

X  £

ГО (Я

І-2
=3

<

. пц

X  £

ГО (Я

І-2
=3

<

. пц

X  £

ГО (Я

І-2
^  =3 

<  ^

. пц

X  £

ГО (Я

І-2
=3

<

. пц

X  £

ГО (Я

І-2
=3

<

госе
£

ф~о.о.

се
>■

Э- °га ф
о  ^

>  Ф О

-8--Ө-
о  ^
О іX  о

о .
Ф



КИНО 1. ФИЛЬМОГРАФИЯ 293

LO
CD
О)

5
■н? ■ ш

Е
(О

» 1
^  О )  

°
й  §
Я  Е

CD
CD

(ОMS гоК} О)
^  о  

с  
о  
Е

ПТ
К

^  №  
CD
ГО ._
N J=

I '

^  <■>
р  го

•fo
(ЯТ04 О)

J° Е
AJ О

^  оО) (I)

CD
со
"ОCD
ОС

J= CDО w
- С  ГО ГО
О  ОС ОС

Е  =5 о _СЯ»Ь го
£ -|  о  го
w z 
< о

° га
со ся
CD ^

О

о >

го
СО

£  ся 
с
О о. 
О  со

СЯ О )  CD СО

"О
го
CDСЯ С

« I

l i

X
О
‘Ь CD
.® с  
>  го 
го го

— I CD

. ПЦ

^ £ 
ГО (Я
І-2=3
<

пц
S §t
§ i

І ІГО S
І -2
^  =3 
< ^

. пц

E: £ ro S
І -2

=3
< ^

. пц

E: £ 
ro S
І -2

=3
< ^

2 i I
3 □
*- Ш1

CD
I I 

s f i  
i n

CD
I I 

s f i  
i n | n

CD
I I 

s f i  
| n | n

. пц

^  £

< ^

-Q -0
g a.о. ro
з 5

со

5 го
% % 
£  £ro
^ ю

CD «_Ь£ ^5S S'CD ГО
X  л

.ГО І

CD Q- iC CD CD cz

II
3 *CD CO Ы ID

Һ К-Q CO

CD
g
IT

5Ғ о
-Q _L

5 5
о  со s c I— ro

О  Q_ 

§:'2 
£  ® 
E °-
ф ><
^ o

5̂

A
H

!

Ж
ан

уа
р 

кр
ек

ер
ле

р 
В
ик

то
р 

Х
и

р
м

ан
/V

ic
to

r 
A
ni

m
al

 C
ra

ck
er

s 
A
ni

m
al

 C
ra

ck
er

s 
A
ni

m
al

 C
ra

ck
er

s 
19

30
H

ee
rm

an
Бә

йг
ед

ег
і б

ір
 к

ун
 

С
эм

 У
д 

/ 
Sa

m
 W

oo
d 

U
n 

jo
ur

 a
ux

 c
ou

rs
es

 
A

 D
ay

 a
t 
th

e 
R

ac
es

 
A

 D
ay

 a
t t

he
 R

ac
es

 
19

37



294 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

'зГ о со со (О со 03 LO (О (О (О 03 со
LO LO LO LO LO со LO LO с з 'ЗГ LO (\| «3
03 О) О) О) О) О) О) О) 03 03 03 03 03 03 03 03 03

£-
г ГО
го S 0 X

0
■р

ь=
го 0

X
о
Q

0
Э
-С

-С

Е

-£= с
го

X (13
го

о

£
о
тз

-X C/J >

£

Jz
03

LL

0

0
о .
о
о:

о
(Я

0
CD
с

0
0

^0

С

О
"О
с

§

[ 3

0
CD
ГО
О

X
о

<
с
го
Е

о
и

-Q

-С

0

й

- О
с

0
-Q
X
О

h=

( -
0
CD
<

"лз

0
X
о

с
о
о
Q.

CD
С
о

§

го
Е
-X

0
■а

со

го ГО 0 го О го -Q го ■с го 0 <3 (0 0 о 0
MZ }-: и 0 ГО -С о -С лз о X -С -С

ь СО 1- СО ( Г СО 3 со и 1- с / ) с / ) 1- ш 1-

£-
С ГО
го _Q 0 X

0
тз

Ь=
го

X
о
Q

0
Э
-С

-С

I

-£=

>
с
го

X
го

о

-е C/J -1-1

-С
03 (13

о
0 (Л

О
"О

0

о
и

0 0
-Q

с
0
CD 0 с

CD
С __

0
£

LL

0

о .
о
о:

0
CD
С

0
^0

С
3

CD
ГО

О

£
о
тз

-Q

-С
"О
с

О

h=

<

"лз

X
о

о
о
о

о

§

го
Е
-х

"О

m

го
CD
ГО 0 го о го _а го -X го 0 о (0 0 о 0

MZ и 0 го -С о -С (13 о X -С -Сь СО 1- СО ( Г СО со и 1- с / ) со 1- ш 1-

0
0
=3
гт

■а
0
"х

0
0
0 ГО лз

0 о 0 X о г X
си

Q. Ъ
и
С

О
о

о
с

О

F
ь0
X

, ■ го
О-

го
го

0
■а

о
о

■а

X
' 0 X

0 0

X
ъ

X
X
го

C/J

0 го
0

о 0 0
X
о __ X

го
■"лз

0
Е £3

"О
с
го

CD

с
с
о
о

0
0
0

О.

X
"О

о

0

‘ 0
С

CD
ГО

О
-Q

0

-Q
Е

п
о
Е

й

0

3
сг
0

0
0

"с
лз

X
о
о

о
о
Q-
X

X
X
£3

ГО
Е
-х
о

0
0
О
0

го 0 го ■ — X го 0 ГО о го ГО О) о <3 0 0О о . _ 1 _ | _ | LU _ | LL СО _ | _ | < ( J ) _ | ш _ 1

тз ТЗ ТЗ ТЗ ТЗ "О тз ТЗ "О тз тз тз тз тз тз тз ТЗ
0 » 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0
ч— ч— ч— ч— ч— ч— ч— ч— ч— ч— ч— ч— ч— ч— ч— ч— ч—

< < < < < < < < < < < < < < < < <

һі hi hi hi hi hi hi hi hi hi ҺІ hi ҺІ ҺІ hi ҺІ
О О о О О О О <3 О <3 <3 <3 <3 <3 <3 <3 <3
hi hi hi hi hi hi hi hi hi hi hi hi hi hi hi hi
J J J J J J J J X J J J J J J J J
X X X X X X X X X X X X X X X X X
X X X X X X X X X X X X X X X X X

ч:
о)

-X
о

ч:
л)

.х
о

ч:
(1) о

ч:
л)

-X
О

ч:
0 )

-X
о

ч:
(и о

ч:
0 ) о

ч:
(13

х:
о

q; х; 
0  о

ч:
лз о

q:
лз О

ct
ЛЗ о

q:
лз О

ct
ЛЗ о

ct
ЛЗ

-X
О

q:
Л)

-X
о

q:
лз

-X
о

Q. о о . о о . о о . о О- о о . о О- о О- о Я О- о О- о О- о О- О О- о О- о О- о О- о

-Я-
о

S Z ■я-
о
-С ■Я-

о
-С ■я-

о
.£= ■я-

о
.£= ■я-

о
-С ■я- .£= ■я-

о
-С -8 - .с ■я-

о
-С -я-

о
-С ■я-

о
-С -я-

о
.£= ■я-

о
-С ■я-

о
-С -я-

о
.£= -я-

о
-С

0 о о 0 о 0 О 0 О 0 о 0 О 0 о 0  о 0 (3 0 (3 0 (3 0 (3 0 (3 0 (3 0 (3 0 (3
с; с; с;
< Z < Z < Z < Z < Z < Z < Z < Z <  х < Z < Z < Z < Z < Z < Z < Z < Z

Q.
0

ч:
Id

=1
0

эХ О

1=
X

X

X

'з

X
X

о .

X

0

(D

£2
о
0

0
1-

О
0

Ч-

О "п

0

С

>Ч
Q.

'I-

ҺГ
о .
О
ҺГ

0
14-
ГО

5?
0

го
1—
0  
0
1

0
I—
0
1-
ГО

0
О.

Р

£

го
*

X-
0
с;
0

0  LQ
LL I

hi

0

1-
с
0

эХГО

ю
сго
н

Q.
ГО
I—
ҺГ
0

3
X-
0
н

0

0
ЭХ
го

X
СЦ
0

ГО
X

X
го

го
н

*
<т>

0
ҺГ hi f f

и
0

(*3 X
О-

d
X

X
X І ҺІ Ч- ГО

о ГО

о X ҺГ эх X 1— I— cj с; с; ҺГ с; Cl л с 0 cj го |_ о
го го CL О 0 CL >■ о  о о . и . ГО 3* 1- Зэ- <3 Зэ+
ю о < |_ ю «> < — х : О О го ш X ҺГ XI < ЗС X ш хс

о см СО LO (О Һ- СО 03
СО LO (О Һ- со О) т_ т_ т_



КИНО 1. ФИЛЬМОГРАФИЯ 295

оо-О)

о
О

о
О

о
О

X
5  о

-&£
-О о  
е
<  X

5  о
І а.ГО Q-
=l Р

X
5  о

■ &.£-О о  
е
<  X

X

5  о

■ &.£-О о  
е
<  X

оD)
п
2

D)

2

D)

2

х
Sg
■ &.С
-О О
е
< X

о
0_
>4
Ёго

о
0_
>4
Ёго

0_
>4
Iго

X
S o
■ &.£-О о  
е
< X

ю ^

Q .
(Л
CL)ГО
‘ГО

ГО
Ц
2
СС О

ш |ю Е 
ох  <

.0
>Х
он
>4Xго
е

>Х
X

О

ш | ю Е 
о  ±; 
Q- <

О

О

О

О

ш |ю Е 
о

C L <

о

о

гош
о wU л)
о  -£=2 го го > 
-гJ  (Л о  (Л N ГоСТО

-Q е го

гош
о wU л)
о  -£=2 го го > 
- г
J  (Л 
о  (Л 
N ГоetO

о .
о

О ,

■д
(Г
>4
(Лго

Го-Го
X
X
о
X  
О  !

ГО о  
e t  X

Го-Гою

о
О

о
О

го
00

-Q
О

(Z

2
X
XсСX
О

со
со
О )

2

ГО £ю Е 
о
о- <

>+
N

го
О

О-со

го
СО |

<4
X
О )

О
О

CD "О
о
О

>4
"Ого
Е
о
О
о
CD

О
О

> .тзго
Е

о
CD

ГО
е
о
X
X
о

Q -
О

О  ,

о

£ °  
о  -о 
О  о
О  LJ-
х  (Л
X осо £о ГО
е и_

С[го

С[го CDе
ф



296 ҚОЗҒАЛ ЫС-БЕИНЕ

со
со
О)

(Я(О Я
о ^

со
Һ-
О)

о.
.(О

<
Я

о.
.(О

<
Я

О

>-
О
Я

J Z

о
Я
О
С.

cl
Я

О

CL
О
аГ
Е
о
QC (3

я ГО 
N С

=> Е

Я
я (О
N с
£ 2
О ) £=
< 5
С я
=> Е

О

я 
Е 
я я 
я 
я
я я

>

Я оD) г; 
Я .Е 
Я -Ь 
С Я
=) Е

о

я

=г
о.
е

2

се
о

2

сеS
О

Ш с 
Ш =
оЯ яЯ я
П5 °

°  5О. ^
я я ю -Q 
О о 

CL  QC

Ш С
ш =
а <“ R <я й <я
О О CL Q-;

°  5О. ^
я я ю -Q 
О о 

CL  QC

Я оС[ ш

ш ш 
СЕ тз Я 0) 
В LL

Ш С  
Ш =
Я я 
Я Я Я я 
Р  о □_

°  5о. t  
я я Ю -Q 
О оо_ ос

СС
оI—о.
я
ю

с; с 
ш = 
Я я
Я Я Я я
П5 °□_ QS
°  5о. t  
я я 
Ю -Q 
О о
о_ а:

я го
СТ "О 
Я го 
в  LL

Я го СТ "О 
Я го 
в  LL

QC

о Я
е и_

я
О

о
о.
юя
3  о

Э Я
5 о

я
О

с;о
о.
юя
3  о 
Эя 
5  О

о
-8-
-8-
2

я
o' Ц 
я Ч

е н

о
о.
я
ця
с;
я
LQ

Я
* ня Я2 ю
Q .  Ю
-Q Я
3  Я

О
-8-
-8-
2
Р
я>. 1 о mX Я
я ЯЕО- =3е I



КИНО 1. ФИЛЬМОГРАФИЯ 297

оҺ-
О)

(О
"О
0
СО

Е
о
о

ос

о
-Ө-
-Ө-2
ГО>. 1 о mX го 
го ЯЕ
Q - =3
е I

0
О .ГОgл

о-8--8-2
го
o'
го *ЕО- ^
е ь

ос

р
го оX О

юго
о .

□
S IX г  
го о  СІ 00

□
8 1  X г  
го о  СІ 00

£ 13го оX о

гою
о .

Һ-
CD
О)

CD
CD
О)

ГО О

§ Q
.13
СО (и0 W

о0_
ел ос

о0_

■а
о

ос

0ос

ос

X о

о .госе

X о

< >

2
о

0

сс ш

р-
§
о

X >Х
а) 0

2 X
X  о
О “



Индекс
Бұл кино тарихына арналған кітап емес, сондықтан мұнда кейбір 

әйгілі режиссерлердің есімі кездеспеуі мүмкін. Бірқатар кино шебер- 
лерінің есімі жиі аталғандықтан, оларды индекске енгіздік. Сонымен 
қатар тұтас шығармасы немесе оның маңызды бір бөлігі талданған 
жағдайда курсивпен бердік.

Антониони Микеланджело: __ 28, 34, 103-104, 156-157.
Астер Фред: ...................................20.
Бава Марио: ................................. 168.
Беккет Сэмюэл: ............................  93-96, 133.
Бергман Ингмар: .........................  124, 127, 132-134, 137, 139-140,

156-157, 263.
Бөттихер Бадд: ............................212.
Брессон Робер: .............................  31, 141, 143-145, 149-154.
Бунюэл Луис: ............................... 164-173, 177-178, 180.
Вегенер П ау ль :.............................  30, 73, 75-77, 125
Вендерс Вим: ................................ 40, 134-135, 259.
Вертов Дзига: ............................... 60-62, 64-65, 68, 88, 98, 110-116,

260.
Виго Ж ан: ...................................... 63-64, 66, 108-110.
Видор Киң: .................................... 40, 174, 185-186, 190, 258.
Вине Роберт: .................................  29, 73.
Ганс Абел: ...................................... 28, 40, 61, 64, 66-67, 70-71, 99, 107,

114.
Годар Ж ан-Люк: .........................  28, 46, 103-104, 155, 158, 212, 242,

248, 265-267.
Гремийон Ж ан: ............................  62, 64, 66, 106-108.
Грирсон Джон: .............................  208.
Гриффит Дэвид: ..........................  28-29, 43, 45, 48-52, 54-55, 57, 61-62,

73, 76, 98, 120-124, 129, 154, 190­
193, 195, 219, 237.

Де Милл Сесил Б.: ......................  191-192, 194, 198.
Де Сика Витторио: ......................  264.
Деллюк Луи: ................................  65, 256.
Дмитрик Эдуард: .........................  203.
Довженко Александр: ...............  58-59, 129, 228.
Дрейер Карл: ................................  28-29, 31, 34, 45, 47, 98, 141-145,

149-154, 250.
Дэйвс Д елм ер:...............................213-214.
Дюлак Жермен: ..........................  65, 256.



ИНДЕКС 299

Дюпон Эвальд: .............................  71, 100, 106.
Дюрас Маргерит: ......................... 46, 160.
Ивенс Йорис: ................................ 146.
Казан Элиа: ...................................  176, 199-201, 203.
Кассаветис Джон: ........................ 158-159, 258-259.
Китон Бастер: ............................... 93, 192, 219-224, 248.
Клер Рене: ...................................... 63, 65-66, 71, 113.
Куросава Акира: .........................  38, 236-242, 245.
Ланг Фриц: ...................................  29, 72-73, 75, 78, 97, 124, 165, 182­

183, 187, 195, 197, 209, 261.
Ландоу Ж орж: ............................. 116.
Лаңдон Харри: ............................. 248.
Лаурел Стэн және
Харди Оливер: ............................. 248.
Лоузи Жозеф: ............................... 169, 176-181.
Л'Эрбье Марсел: ........................... 62, 64, 66, 69-70, 75, 99, 100, 106.
Любич Э рнст:................................  31, 97, 100, 204-206, 208, 248.
Люмет Сидни: ............................... 158-159, 258-262.
Манн Энтони: ...............................98, 212-214.
Маркс (Ағайынды
Маркстер): ....................................  248-249, 267.
Мизогуши Кенжи: ......................  241-245.
Миннелли Винсент: .................... 155-156, 175.
Митри Ж ан: .................................  20, 31, 40, 44-45, 65, 100, 107, 111,

165, 188-189, 256.
Мурнау Ф ридрих:........................ 30, 38, 40, 43, 71-74, 76-78, 100, 125,

147, 165, 208, 233.
Озу Я суж иро:................................  28, 31, 242.
Олтмен Роберт: ............................  23, 257-262, 267.
Пабст Георг: .................................  72-73, 122-123, 139, 165, 182, 187.
Пазолини Пьер Паоло: ..............  27-28, 46, 101-105, 110, 163, 168.
Пекинпа Сэм: ...............................212-213.
Пен Артур: ....................................  199.
Пик Лупу: ......................................72.
Пудовкин Всеволод: .................... 39, 58-59, 226-227.
Рей Николас: ................................  175, 201.
Ренуар Ж ан: .................................  32, 41, 45-46, 63-64, 106, 173
Риветт Ж ак: ................................. 47, 265, 267.
Рихтер Ханс: ................................ 71, 79.
Роб-Грийе Ален: ..........................  266.
Робисон Артур: ............................  148.
Рози Франческо: .........................  265.



300 ҚОЗҒАЛЫС-БЕИНЕ

Ромер Э р и к :......................

Ромм Михаил: .................
Росселлини Роберто: ......
Россен Роберт: .................
Рутман Уальтер: .............
Сноу Майкл: .....................
Трюффо Франсуа: ...........
Турин Виктор: .................
Турнер Ж ак: .....................
Уэйл Джеймс: ..................
Уэллс О рсон:.....................
Феллини Федерико: .......
Феррери Марко: ..............
Фишер Теренс: .................
Флаэрти Роберт: ..............
Форд Джон: ......................

Фуллер Сэмюэл: ..............
Херцог Вернер: ...............
Хичкок Альфред: ...........

Хоукс Хоуард: .................

Хьюстон Джон: ...............
Чаплин Чарли: ...............

Шаброл Клод: ..................
Шестром Виктор: ...........
Шмид Д ани эль:...............
Штернберг Джозеф фон: 
Штрауб Жан-Мари және
Даниэль Юйе: ..................
Штрогейм Эрих фон: ......

Эйзенштейн С ергей:.......

Эпштейн Ж ан: 

Эсташ Ж ан: . . .

38, 46, 76, 104, 152, 218, 249-252,
265.
226-228.
158-159, 263-264.
187.
71.
115, 159.
251-252, 265.
64.
148.
75.
38, 44-46, 250.
99, 264.
167.
148 ,166 ,168 .
185, 208.
29, 188-191, 194, 198, 201, 209, 211,
225.
174, 200-201.
231-234.
27-28, 32, 34, 36-39, 46, 249-253, 
255-256, 267.
186-188, 193, 209-212, 225-226, 231, 
267.
187.
20, 196, 204-205, 207, 214-223, 231, 
248.
46, 249-252, 265, 267.
184.
158-159, 266.
121, 124-127, 149-151, 156, 165, 208. 

158.
45, 73, 76, 120, 164-171, 176, 178, 
180.
18-19, 28-29, 47-48, 51-61, 64-66, 76, 
79, 98, 114, 118, 120-121, 123-124, 
129, 138, 154, 192-193, 195, 198,
226, 228-231, 236.
41-42, 62, 64-65, 67-69, 71, 99, 
106-107, 111, 128.
266.



КІТАПТЫҢ ҚАЗАҚ ТІЛІНДЕГІ БАСЫЛЫМЫН 
ӘЗІРЛЕГЕН Ш ЫҒАРМАШ ЫЛЫҚ ТОП

Аудармашы -  Бақытов А йт қали  Тайжанұлы, филология ғы- 
лымдарының кандидаты, әл-Фараби атындағы ҚазҮУ доценті. 
Абылай хан атындағы Қазақ халыңаралың қатынастар және әлем 
тілдері университеті мен Фрибург университетінің (Ш вейцария) тү- 
легі. «Ф ранцузша-қазақша, қазақша-французша тілашар», «Фран­
цузско-русский словарь военной терминологии», «Французша-қа- 
зақш а, қазақша-французша сөздік (фразеологиялық оралымдар)», 
«Французша-орысша-ағылшынша-ңазаңша дипломатиялық тер- 
миндер сөздігі» атты еңбектердің, «Француз және қазақ тілдерін- 
дегі бағалауыштық сөйлесімдердің ұлттық-мәдени ерекшеліктері» 
монографиясының авторы. Сонымен қатар қазақ жазушысы Дидар 
Амантайдың «Гүлдер мен кітаптар» туындысын француз тіліне тәр- 
ж імалаған. «Қазіргі қазақ прозасының антологиясы» және «Қазіргі 
қазақ поэзиясының антологиясы» жинақтарына енген қазақ жазу- 
шылары мен ақындарының туындыларын француз тіліне аударуға 
атсалысқан. Салыстырмалы тіл білімі, шетел тілін оқыту әдістемесі 
салаларында ғылыми-зерттеу жұмыстарын жүргізуде.

Әдеби редактор -  Сыбанбай Сәкен Әбдігаппарцлы. Қазақстан Жа- 
зушылар одағының және Қазақстан Ж урналистер одағының мүше- 
сі, жазушы, журналист. «Алтын қалам» тәуелсіз әдеби байқауының 
жеңімпазы (2014), «Рахымжан Отарбаевтың мәдени қоры» ұйым- 
дастырған еркін тақырыптағы әңгімелер байқауының (2017), «Ауы- 
лым -  алтын тұғырым» әдеби байқауының жүлдегері (2017). «Діл- 
дің дерті» (2012), «Ала доптың аламаны» (2015) атты кітаптардың 
авторы.

Ғылыми редактор -  Құранбек Әсет Абайұлы, философия ғылым- 
дарының кандидаты. Ғылыми-зерттеу алаңы: дәстүрлі түрік мәде- 
ниеті мен философиясы, қазақ философиясының тарихы, әлеуметтік 
эпистемология, философиялық компаративистика. Бірнеше зерттеу 
еңбегінің және 250-ден аса ғылыми мақаланың авторы.

Ғылыми редактор -  Әннәс Бағдат, ақын, драматург, киносцена­
рист, Темірбек Жүргенов атындағы Қазақ Үлттық өнер академия- 
сының PhD докторанты. Oner.kz порталының жоба авторы және бас 
редакторы. Зерттеу бағыты: кино-философия, фильмософия, кино -  
философиялық мәтін, Заманауи қазақ киносы, Ж ил Делөздің кино- 
философиясы. «Алтын тобылғы» әдеби жүлдесінің «Ж ылдың үздік



драматургиясы» номинациясының иегері (2015). Қазақстан Театр 
қайраткерлері одағы «Еңлікгүл-2016» кәсіби сыйлығының «Жыл 
драматургі» жүлдесі (2016). «Қазақстан Республикасы Тәуелсіздігі- 
не 25 жыл» медалімен марапатталған.

Ж ауапты редактор -  Рыскиева Айымжан Әбуқызы, философия 
ғылымдарының кандидаты, аудармашы, Үлттық аударма бюросы- 
ның редакторы. Француз және түрік тілдерінің оқытушысы. Ғы- 
лыми-зерттеу бағыты: философия, символ философиясы, байырғы 
түркілердің дүниетанымы, саясаттану, халыңаралың қатынастар, 
көпжақты дипломатия, мәдениетаралық коммуникация, ақпарат- 
тық қауіпсіздік. Бірнеше монографияның және 100-ден аса ғылыми 
мақаланың авторы.



ҚР БІЛІМ ЖӘНЕ ҒЫЛЫМ МИНИСТРЛІГІНІҢ 
ТАПСЫРЫСЫ БОЙЫНША АУДАРЫЛҒАН

ЖИЛ ДЕЛӨЗ

КИНО 1
ҚОЗҒАЛЫС-БЕЙНЕ

Редактор А.Ә. Рыскиева  

Корректор Н. Досболова  

Беттеген Н.Е. Тлеумбеков 

Дизайнын жасаған Т. Ы ры сбек



Басуға 26.02.2020 ж. қол койылды. 
Қағазы офсеттік. Қаріп түрі «DS SchoolBook». 

Пішімі 70x100 V16. Көлемі 19,0 б.т 
Таралымы 10 000 дана.

Тапсырыс № 310

Тапсырыс берушінің дайын файлдарынан басылып шықты.

ЖШС РПБК «Дэуір», 050009,
Алматы каласы, Гагарин д-лы, 93а. 
E-mail: priemnl@dauir.kz, zakaz@dauir.kz

mailto:priemnl@dauir.kz
mailto:zakaz@dauir.kz

